
I. СТАТЬИ 

 

88

Л.В. СКВОРЦОВ 

ГОРИЗОНТЫ КОГНИТИВНОГО МЫШЛЕНИЯ 
КАК ФОРМЫ ИСТИНЫ БЫТИЯ 

 
«Не делай себе кумира» 

Исход. 20:4 
«Не обращайтесь к идолам, и богов 

литых не делайте себе» 
Левит. 19:4 

 
В философских и обычных словарях термин «когниция» 

обычно расшифровывается как знание или познание, т.е. либо как 
результат познания, либо как его процесс. В авторитетном словаре 
английского языка «cognition» толкуется как знание, восприятие, 
представление, как способность, отличная от эмоции и воли1. В 
контексте этого определения когнитология входит в один ряд с эпи-
стемологией как теорией знания истины в контексте его методов и 
значимости и гносеологией как учением о формах познания. Нико-
лай Гартман суживал предмет гносеологии, ограничивая ее метафи-
зи-ческой составляющей наряду с логической и психологической. 
При этом он имел в виду реальность, недоступную опытному зна-
нию.  

Недоступность опытному знанию и составляет критическую 
проблему метафизики. Как казалось представителям позитивист-
ской волны, эта недоступность является знаком научной несостоя-
тельности метафизики. 

Но проблема возникает в своей реальной постановке тогда, ко-
гда осознается необходимость дифференциации опытного знания.  

                                          
1 См.: The concise Oxford dictionary. – Ninth edition. – Oxford, 1995. – P. 256. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

89

Гносеология и эпистемология опираются в своих рассужде-
ниях на опытное знание как основание процесса отражения, дан-
ность чувственного объекта здесь и сейчас. Именно совокупность 
данных объектов составляет реальность, которая постигается зна-
нием: в знании фиксируются сущность объектов и сущность их 
отношений, взаимосвязей и взаимозависимостей. 

Но как быть с реальностью сознания человека, внутреннего 
опыта, т.е. отражения в сознании состояний и образов самого 
сознания? Можно ли считать эту реальность специфической объек-
тивностью, которая требует к себе сущностного отношения, т.е. 
можем ли мы полагать эту реальность способной к самовоплоще-
нию и влиянию на предметную объективность? Если ответ является 
утвердительным, то тогда теория должна признать, что существует 
сфера познания, которая выходит за пределы знания, находящегося 
в ареале «субъект – объект», существует и другой ареал, в котором 
объективность является составной частью субъективной реаль-
ности. Постижение объективности в ареале субъективности – это 
специфическая проблема, выходящая за пределы компетенции 
эпистемологии и гносеологии. Это – проблема когнитологии.  
Поскольку когнитология определяет исходное начало истины в 
ареале субъективности, то объективность как созданная реаль-
ность должна соответствовать этому началу. 

Истина может определяться не только как соответствие идеи 
эмпирически данной предметной реальности, но и как соответст-
вие предметной реальности исходной истинности идеи как при-
знанной опытом сознания универсальной ценности. Возникнове-
ние когнитологии как научной дисциплины имеет под собой 
немало исторических факторов и обстоятельств. Но логическое 
основание ее формирования обусловлено именно вышеобозначен-
ной переинтерпретацией сущности истины. 

И эта переинтерпретация определяется прояснением усло-
вий выживания человека. Не только как сочетания необходимых 
внешних факторов, природных и социальных, но и внутренних 
факторов, т.е. того, как человек мыслит универсум, как он понимает 
истину своего образа жизни, свое место и свою роль в создании ок-
ружающей его реальности и в общей системе универсальных связей 
и взаимозависимостей того мира, в котором он находит себя.  



I. СТАТЬИ 

 

90

Внутренние факторы становятся предметом исследования, 
которое входит в структуру гуманитарного знания. Его истина и 
становится проблемой, решение которой оказывается неоднознач-
ным. Эта неоднозначность повергает в сомнения относительно на-
учной природы гуманитарного знания. Но такие сомнения присут-
ствуют в самых различных естественно-научных сферах.  

Применительно к гуманитарному знанию сложности когни-
тологии наиболее отчетливо проявляются в интерпретации реаль-
ности внутреннего мира героев, которых уже не существует. 
Методы такой интерпретации и представляют познавательный ин-
терес, поскольку от ее результата зависит функциональная и нрав-
ственная оценка исторических героев.  

Существует и другой ключевой когнитологический аспект 
гуманитарного знания. Когнитология обращена к внутреннему 
опыту, и, соответственно, возможно сопоставление форм созна-
ния, присущих различным типам жизни. Таким образом, когнито-
логическая проблематика выходит за пределы человеческой спе-
цифики. Но что представляет собой человек с точки зрения 
когнитологии, т.е. в чем состоит своеобразие его внутреннего мира? 
И является ли он вершиной творения или его своеобразию присущ 
некий коренной порок? Эти вопросы приобрели особую остроту в 
связи с формированием массового общества и влиянием на обще-
ственную жизнь так называемого «плюрального субъекта», не 
имеющего четкого социально-классового и национального лица.  
В связи с этим общественная жизнь стала обнаруживать «стран-
ные» траектории своей эволюции, чреватые неожиданными исто-
рическими поворотами. 

Объяснение этих сложных процессов, как казалось, можно 
было находить в философской антропологии, которая имплицитно 
использовала когнитологическую методологию.  

Философская антропология сделала крен в сторону явлений 
жизни, как они проявляют себя в ходе цивилизационной эволю-
ции. В этом смысле можно говорить о реальности философского 
опыта, а значит, и новой трактовке сущности человека. Если фило-
софский опыт как сопоставление различных образов жизни и соз-
нания доказывает свою познавательную продуктивность, то тогда 
и мысленная «работа» «идеальных», в том числе и утопических, 
построений может быть признана как составная часть арсенала 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

91

научного мышления. В этой связи возникает вопрос: что следует 
считать началом когнитологии? Может возникнуть впечатление, 
что когнитология – это наука ХХ в. Ее рождение может связываться 
с эпохой компьютеризации, когда мышление де-факто «отдели-
лось» от человека, когда машины стали «доказывать» свое интел-
лектуальное превосходство, давая сверхбыстрое решение слож-
нейших задач и даже обыгрывая человека в шахматы. Однако 
сущностное выделение когнитологии, ее различение от эпистемо-
логии и гносеологии более правомерно связывать с новой эпохой в 
философии, представленной именем Рене Декарта.  

Формула Декарта «Cogito ergo sum» – это принцип, опреде-
ляющий реальность бытия в его познанности. Это представление 
было развернуто Гегелем в целостную философскую систему как 
систему знания действительной сущности истинного Бытия. Раз-
рушительная критика гегелевского идеализма как спекулятивной 
системы, не соответствующей реалиям эмпирической действи-
тельности, игнорировала фундаментальный когнитологический 
аспект проблемы, рассматривая ее с гносеологической точки зрения.  

С точки зрения когнитологии не вся эмпирическая действи-
тельность, во всех ее проявлениях, отвечала критерию истинного 
бытия, как оно формулировалось истиной в гуманитарном пони-
мании, – истиной морали и права, социальной справедливости, 
высшими смыслами бытия. Как ни парадоксально, но именно до-
минирование позитивистской ментальности во всех ее разновид-
ностях как контрапункта гегельянства в ХХ в. подготовило им-
плицитное и в то же время триумфальное его возвращение в своих 
эмпирически осязаемых разновидностях, из которых и складыва-
ются современные особенности гуманитарного знания. Гумани-
тарное знание в определение характеристик жизни человека все  
более активно начинает включать виртуальную реальность.  
В доктринах философии истории фигурирует идея ее конечной 
цели как достижение совершенного общества, реализирующего 
фундаментальные стремления человека. Это представление оказы-
вает воздействие на политику, экономику, культуру и даже на 
личные судьбы людей. Вместе с тем девальвация когнитологи-
ческих аспектов гуманитарного знания порождает своеобразные 
формы навигации массового сознания, подпадающего под влияние 
спонтанных настроений, выливающихся в массовые «тусовки» и 



I. СТАТЬИ 

 

92

различные формы социальных протестов. Массы двигаются под 
воздействием впечатлений и образов, а не под влиянием религиоз-
ных доктрин и философских систем, научных расчетов и взвешен-
ных прогнозов. 

В сфере форм массового сознания когнитология находится 
«у себя дома». Но это еще не дом истины. Здесь возникает поле 
когнитологии, которая пытается сформировать методологию вы-
явления скрытых аспектов человеческих отношений, как знающих 
себя, свою цель и свою миссию субъектов. Современное гумани-
тарное знание оперирует понятиями идеальных типов как тех па-
радигм, образцов, которые оказываются критериями отличения 
эмпирически истинного от эмпирически неистинного. Не значит 
ли это, что «спекулятивная идея» идет впереди эмпирического 
факта, обладает специфическим приоритетом в оценке факта? Это – 
проблема истины в когнитологии как теории специфического гу-
манитарного знания. Как «работает» эта теория?  

 
1. Познание подлинности бытия 

 
Наиболее реально специфическая роль когнитологии обна-

руживает себя в формах художественного и исторического знания, 
где проблема истины возникает как проблема подлинности. Дело 
в том, что и художественное мышление, и историческое познание 
не могут не прибегать к услугам воображения. Но когда, в каких 
случаях и как воображение может становиться истинным, т.е. при-
давать создаваемому образу качество подлинности? Роль когнито-
логии в решении проблемы подлинности бытия можно проиллю-
стрировать на примере тех трудностей, с которыми сталкиваются 
литературоведы и историки в своих попытках определить истин-
ность и не-истинность создаваемых романистами образов реаль-
ных исторических фигур. Реальная историческая фигура – это 
фиксируемая свидетельствами и документами реальность, кото-
рую нельзя «отменить» или «заменить» другой реальностью. И в 
этом смысле мы имеем дело с однозначностью объективной истины 
как истинности отражения факта. И литературный текст либо со-
ответствует этой реальности, либо не соответствует и в этом 
смысле содержит в себе истину или искажает ее. Вместе с тем 
имеется «сфера», которую можно определить как «терра инкогнита», 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

93

непознанная земля. Это – внутренняя жизнь героя, его действи-
тельное понимание мира и действительное отношение к нему. Как 
постигается эта сфера? 

Гносеология в своих исходных представлениях постулирует 
реальность познающего субъекта и реальность познаваемого объекта. 
Субъект обладает сенсорными и интеллектуальными средствами, а 
также средствами эксперимента, с помощью которых он проникает 
в сущность объекта, адекватно постигает его теоретически и на этой 
основе объективного знания овладевает объектом практически. 

Когнитология в отличие от гносеологии в постижении сущ-
ности эмпирической реальности исходит из начального постиже-
ния сущности идеальной предпосылки, лежащей в основе приня-
той в качестве истины направленности самореализации субъекта. 
Здесь возникает отношение нового типа: если в гносеологии при-
оритетным является постижение отношения сокрытости познавае-
мого объекта к познающему субъекту, то в когнитологии возникает 
приоритет постижения отношения сокрытости сущности образа 
самореализующегося субъекта к его внешним практическим про-
явлениям. Сокрытость образа субъекта и есть объект познания. 
При этом может возникать многообразие интерпретаций, каждая 
из которых выдает себя за истинное знание. В совокупности они 
образуют взаимоисключающее многообразие, ставящее практи-
ческого субъекта, например кадровика, перед проблемой выбора 
между версиями, претендующими на истину. С этой проблемой 
приходится сталкиваться в самых различных сферах жизни; наи-
более очевидные – эти кадровые службы и разведка. Вырабаты-
ваются различные механизмы для выяснения истины, в том числе 
и технические, такие как «детектор лжи». Но есть сферы, где  
«детектор лжи» и применить невозможно. Это – сферы истории и 
литературы.  

В этом контексте кажется правомерной постановка вопроса: 
создание ученым образа исторического героя – это отражение дей-
ствительной сущности субъекта или это искусственное создание 
наподобие литературного образа?  

Очевидно, что становление личности в истории как объек-
тивно фиксируемой индивидуальности – это скрытая реальность, 
которая может воссоздаваться воображением историка. Но по-
скольку здесь в качестве орудия познания используется воображе-



I. СТАТЬИ 

 

94

ние, то не становится ли процесс исторического познания тожде-
ственным художественному творчеству? И может ли методология, 
допускающая слияние научного и эстетического, определять пара-
метры пути, ведущие к истине знания? Проблема здесь заключа-
ется в том, что историческая личность как цельное образование, 
знающее свою миссию в истории и имеющее определенное пред-
ставление об окружающей действительности, проявляет себя в 
жизни, следуя своей внутренней сущности, с одной стороны, и 
влиянию обстоятельств – с другой. Обстоятельства могут требо-
вать скрывать свою подлинную сущность и совершать эмпирически 
фиксируемые шаги, соответствующие нормам жизни, которые 
субъект не считает «своими». Так, Тацит, характеризуя поведение 
одной из римских императриц, сказал: «Что касается ее любви, то 
это было делом дипломатии, а не ее сердца»1. В этой замечатель-
ной фразе остается не ясным, что составляет подлинную сущность 
императрицы – ее сердце или ее дипломатия. Ответ на этот вопрос 
может быть дан, если создать художественный образ императрицы, 
который нарисует ее однозначную внутреннюю сущность. Но как 
этот образ может быть соединен с исторической наукой?  

Известный русский публицист М.А. Антонович утверждал, 
что искусство должно быть разумным и полезным, подобно тому 
как наука должна быть художественной и привлекательной, пола-
гая, что необходимо признать совместимость художественности с 
научно точным воспроизведением2. 

Но возможно ли признать такую совместимость в качестве 
метода постижения реальности? Выбор оказывается адекватным 
лишь в том случае, если адекватно понято исходное cogito субъекта, 
подлежащего оценке. Если расшифровано исходное cogito, то ста-
новятся понятными общая навигация поведения и мотивы откло-
нения от нее. Если исходное cogito не поддается расшифровке, то 
одни и те же эмпирические реалии оказываются подверженными 
взаимоисключающим интерпретациям.  

                                          
1 См.: Clio: A journal of literature, history and the philosophy of history / Indi-

ana univ. – 2007. – Vol. 37, N 1. – P. 6. 
2 См.: Егоров Б.Ф. Избранное: Эстетические идеи в России XIX века. – 

СПб.: Летний Сад, 2009. – С. 375. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

95

Сокрытость в контексте когнитологии означает, во-первых, 
определение истинного, осознанного и зафиксированного самим 
субъектом смысла бытия. Он сохраняет этот смысл в себе, знает 
его и может не заявлять о нем публично. Это не сокрытость во 
фрейдистском ее понимании, как действие подсознания, о котором 
сам человек может и не знать. Это – действие сознания и самосоз-
нания. Во-вторых, это объективный результат самореализации че-
ловека в соответствии со смыслом, определенном для себя. Этот 
объективный результат, как слияние субъективного и объективного, 
есть либо триумф, либо крах личности. Возникающий в итоге ре-
зультат и есть образ как синтез фактической достоверности исто-
рического исследования и культурологической интерпретации 
единства субъективности и объективности.  

 
2. Методологическая иллюстрация:  

Создание образа Анны Болейн 
 

Если когнитология допускает единство нарративного и ху-
дожественного как пути, ведущего к истине, то возникает вопрос о 
практической реализации этого метода и достижении результата, 
подтверждающего его правомерность. 

На первый взгляд может показаться, что мы имеем дело с 
осознанным отступлением от постижения истины, поскольку вно-
сим в методологию признание легитимности воображения, кото-
рое обычно толкуется как средство субъективного видения дейст-
вительности. Однако когда исследователь оказывается перед 
реальностью, недоступной для сенсорного ее восприятия, невиди-
мой, неслышимой и неосязаемой, то в этом случае следует либо 
отступиться от возможности действительного познания, либо при-
знать легитимность вероятностного знания с помощью воображе-
ния. И в этом случае встает задача построения внутренней струк-
туры субъекта, которая дает логически правильное объяснение 
эмпирически очевидных форм поведения личности, в том числе и 
видимых его противоречий. 

История гуманитарного знания дает немало примеров попы-
ток такого построения, которые представляют особый интерес, 
если речь идет о различных интерпретациях одного и того же ис-
торического феномена. В этом отношении исключительный инте-



I. СТАТЬИ 

 

96

рес представляет исследовательская работа, проведенная Мириам 
Элизабет Бёрстайн и направленная на сопоставление литератур-
ных и исторических интерпретаций образа Анны Болейн. Один из 
ключевых вопросов в этом контексте звучал таким образом: кто 
являлся подлинным инициатором реформы церкви в Англии – ко-
роль Генрих VIII или его жена Анна Болейн? Как известно, Анна 
Болейн была обезглавлена по воле своего супруга. 

М.Э. Бёрстайн предприняла попытку воспроизвести много-
образие созданных образов Анны Болейн и получила в итоге пора-
зительные результаты1. Казалось бы, застывшая историческая  
фигура, относящаяся к давно умершему прошлому, живет в на-
стоящем, меняет свой образ, влияет на острейшие политические и 
духовные дебаты. Как эпистемологически оценивать это явление? 

М.Э. Бёрстайн, рассматривая образ Анны Болейн в литера-
туре 1901–2006 гг. и те стереотипы, которые его формировали, ви-
дит постижение истины в процессе деструкции стереотипов. Она 
отметила, что феминистка, рассматривая исторические романы и 
их ближайших родственников – эротические истории, жаловалась, 
что даже если героиня обладает уникальной властью, большинство 
романов заканчиваются по традиционной формуле – или замуже-
ством героини, или разрешением любовного конфликта. Эта фор-
мула – исток фальши. Однако движение феминисток формировало 
свои ложные стереотипы. И это показала Лилиан Стюарт Карл. 
Она создала образ Вирджинии, ставший своего рода сардоничес-
кой карикатурой на феминистские стереотипы. Вирджиния, край-
няя феминистка, с полным отсутствием чувства юмора, соприкаса-
ется с мемуарами Анны Болейн и направляется на академическую 
конференцию, обнаруживая, что ее начальный тезис – «Анна Бо-
лейн была прототипической жертвой сексуальной агрессии» – 
должен открыть новый путь к истине: «Анна не была ни святой, ни 
грешницей, но, как и большинство из нас, смесью того и другого», 
не просто «жертва», как вначале думала Вирджиния; новая Анна 
выбирает путь манипуляции мужчинами с помощью своей сексу-

                                          
1 См.: Burstein M.E. The fictional afterlife of Anne Boleyn: how to do things 

with the queen, 1901–2006 // Clio. A journal of literature, history, and the philosophy 
of history / Indiana univ. – 2007. – Vol. 37, N 1. – P. 1–26. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

97

альности, точно так же, как сами мужчины добровольно готовы 
стать жертвой ее манипуляций.  

Но в чем подлинная сущность Анны Болейн? М.Э. Бёрстайн 
видит возможность дать ответ на этот вопрос путем рассмотрения 
повторяющихся провалов многочисленных попыток уложить ее ис-
торию в приемлемую однозначную описательную форму. Процесс 
разрушения стереотипов – это когнитологическое познание подлин-
ности и неподлинности образа. Бёрстайн считает, что такое частое и 
проблематичное появление Анны Болейн в исторических романах 
неожиданно проливает свет на то, как условности жанра «работают» 
и вместе с тем «не работают» с материалами их источников. 

Драматизм биографии Анны Болейн привлекает постоянное 
любопытство. Хотя, казалось бы, это любопытство давно удовле-
творено. Известна история ее взлета и падения, достижения выс-
шей власти в качестве супруги короля Генриха VIII и последую-
щей казни. Вместе с тем считается, что история первого развода 
Генриха, подъема и падения Анны все еще должна быть написана. 
Почему? Дело в том, что многое из того, что нам известно, похо-
ронено либо искажено политической и теологической полемикой. 
Вопрос здесь встает следующим образом: заслуживает ли Анна 
Болейн исторического увековечения? И это – проблема адекватного 
воспроизведения ее образа. Именно этот исторический образ ока-
зывается той «пустотой», которая должна быть «заполнена».  
Но как это сделать? Поскольку Анна не контролировала создание 
собственной иконографии в качестве бесспорной героини Реформа-
ции, она не получила расцветшего культового статуса, как это 
произошло с королевой Елизаветой I и Марией, королевой Шот-
ландской. Это – когнитологическая проблема, и она оказывается в 
центре анализа М.Э. Бёрстайн. Она отмечает, что сущность Анны 
оказывается своего рода «пустотой» и оставляет пространство для 
воображения, несмотря на то, что к середине прошлого века сло-
жился формализованный образ Анны как заслуживающей на-
казания, склонной к истерике, часто асексуальной и ненормально 
властной. Даже «ревизионизм» Лилиан Стюарт Карл оказывается 
условным, поскольку она формирует свою схему, согласно кото-
рой включенность Анны в политику контролировала ее собствен-
ную сексуальность и в конечном счете стала причиной падения. 



I. СТАТЬИ 

 

98

Бёрстайн в своих выводах опирается на богатый опыт раз-
личных интерпретаций образа Анны Болейн, представленных в  
45 англо-американских романах и рассказах, опубликованных с 
1901 по 2006 г., и в 38 из них после 1950 г.  

Бёрстайн приходит к выводу, что сам предмет, послужив-
ший основанием рождения богатой литературы, обусловил рож-
дение специфического жанра, который нельзя отнести ни к 
художественной литературе, ни к историческому исследова-
нию. Это и есть проблема достижения подлинности образа и спе-
цифики метода такого достижения. История Анны Болейн – это не 
роман: «любовь» в этих отношениях обычно под вопросом; это 
придворная игра как она есть; секс в ней может быть неприятным; 
и если мы принимаем предписание, согласно которому хеппи-энд 
является существенным, то тогда собственный конец Анны не со-
ответствует этому требованию. М.Э. Бёрстайн считает возможным 
отнести написанные об Анне Болейн художественные истории к 
жанру антиромана. Но что означает антироман? Является ли он 
историческим исследованием? Очевидно, что не является. Вместе 
с тем, поскольку речь идет о внутреннем мире Анны Болейн и его 
воспроизведении, а он оказывается закрытым, его раскрытие не 
может не использовать механизмов воображения. Вот почему за 
это дело и берутся романисты. Это – познание сокрытого мира, и 
форма романа оказывается для этого подходящей. В своей сущ-
ности – это не роман, а механизм получения знания о женском  
цивилизационном пробуждении через посредство описания опыта 
придворной жизни и замужества. И здесь фантазия вносит важный 
вклад в осмысление повседневного хода реальной жизни. Что ка-
сается Анны Болейн, то ее сексуальный опыт в рамках придворной 
жизни и замужества превращается в смесь загадочных страшных и 
кровавых трансформаций. Трагедийная сторона этих трансфор-
маций, как правило, выводится из фатально неверных прочтений 
собственных замыслов исторических героев. Обычно находят уп-
рощенные ключи, якобы открывающие тайны загадочных при-
дворных трансформаций жизни Анны Болейн. 

Можно говорить о двух таких ключах. Романы об Анне Бо-
лейн часто следуют формуле, согласно которой лишь успешная 
коммуникация позволяет верно расшифровывать реальную сущ-
ность субъектов и их замыслы.  



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

99

В романах ХХ и ХХI вв. параметры характера Анны с этой 
точки зрения определяются через утверждение о ее интеллекту-
альной и эротической активности, но вместе с тем эта активность 
принижается, поскольку она увязывается с ее угрожающей экс-
центричностью, обычно представляемой в терминах истеричной 
речи. Истеричность Анны можно толковать как результат давле-
ния условностей придворной жизни на ее естественность, на ее 
природу. И это понятно. Поскольку любовный роман в центре  
власти никогда не бывает безобидным, то он угрожает стать ис-
точником разрушительной анархической энергии с серьезными 
последствиями для всех. 

Аутентичный роман оказывается возможным только за 
пределами двора. Бытие в истории, замечает М.Э. Бёрстайн, ока-
зывается удивительным образом идентично бытию в любви. Вот 
почему романы и антироманы в равной степени полагают, что для 
мужчин и женщин лучший путь проживать свою жизнь в истории – 
это избегать попыток делать ее. Всякое нарушение правил жизни 
двора, смешение правил двора и правил за пределами двора может 
сделать любого придворного жертвой политики двора. Именно в 
противоречиях правил естественной жизни и правил двора и нахо-
дится ответ на вопрос, что представляла собой Анна Болейн и от 
чего зависела ее судьба. Но стремилась ли Анна Болейн делать ис-
торию? Вольное или невольное искажение cogito Анны или свое-
образное «невидение» этого cogito позволяет исследователю выда-
вать свое собственное теоретическое видение, т.е. свою сущность, 
свое cogito, за cogito Анны. Ошибочность здесь – не просто неаде-
кватное отражение феномена исследования. Это скорее наделение 
феномена исследования качествами, которые ему не присущи. 
Когнитология как раз и является тем теоретическим фильтром, 
который призван устранить авторские «примеси» к исследуемому 
феномену.  

М.Э. Бёрстайн представляет развернутую историческую кар-
тину таких «примесей», которые в силу определенных причин 
воспринимаются как подлинная истина. 

Так, М.Э. Бёрстайн отмечает, что в работе «Акты и мону-
менты Христианской церкви», опубликованной в 1559 г., протес-
тантский мартиролог Джон Фокс пытался превратить Анну в ан-
гела британской Реформации. В XIX в. ангельскому лику Анны 



I. СТАТЬИ 

 

100

была противопоставлена ее моральная двойственность: не ангел, 
но и не ведьма. Получалось, что в тех грехах, которые ей припи-
сывались, она была невиновна. Вместе с тем такие историки, как 
Джеймс Энтони Фроуд, взвешивая доводы «за» и «против», скло-
нялись к оправданию позиции Генриха VIII. Позиция неопреде-
ленности сохранялась, как, впрочем, сохранялась и неясность на-
хождения оснований для прояснений этой ситуации. 

Историк Фридман, чья биография Анны с 1884 г. оставалась 
стандартной в течение нескольких десятилетий, уклончиво заме-
чал, что Анна что-то сделала, и между тем настаивал на том, что 
предъявленные обвинения были просто смешны. Поскольку с пра-
вовой точки зрения следует признать, что Анна Болейн никогда не 
совершала преступлений, за которые ее заставили взойти на плаху, 
то дискуссии вокруг ее «виновности» и «невиновности» оказы-
ваются вне поля истины. Эти дискуссии являются составной ча-
стью событий, которые определяют динамику общественных от-
ношений и те тенденции, которые намечают их возможные 
перспективы. В этом контексте важное значение приобретает тот 
факт, что Анна была в Англии первой женщиной, которая была 
обезглавлена, а ее казнь означала конец «века рыцарства». Это – 
выявление исторических оснований казни личности, вина которой 
с правовой точки зрения является недоказанной. Здесь необходимо 
неправовое толкование истины. Оценка казни Анны рассматрива-
лась как составная часть возрождения образа Анны как деятеля 
Реформации. Наиболее важным проектом по этой линии была по-
зиция Элизабет Бергер, которая считала, что Анна могла быть ре-
форматором, чьи цели были трансформированы мужчинами, по-
добными ее мужу, которые в противостоянии католической вере 
совершили много грубейших ошибок.  

Убивая Анну, Генрих VIII утверждает мужское желание 
встать над женской божественностью. Эхо достоинств Анны зву-
чит во многих романах и популярных ее биографиях.  

М.Э. Бёрстайн считает наиболее опасной интерпретацию, 
согласно которой Анна видела себя как женщину «широкой по-
тенциальной власти». Помещение этой власти Анной внутри себя 
как желания, которому подвержен весь мир, кажется изобретением 
Анной самой себя в качестве конечного трансцендентного объекта 
«желания». Контрапунктом такой интерпретации становится ее 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

101

замещение взглядом на Анну как на страстную женщину, которая 
имеет романтический секс с возлюбленным Томасом Вьяттом 
(Tomas Wyatt), но внутренне искаженным в силу политизирован-
ного секса с Генрихом VIII. С другой стороны, Анна толкуется как 
фригидная женщина, холодная, как каррарский мрамор, терпящая 
свой политизированный и нежелательный секс с Генрихом. 

Ключевым элементом в «постфрейдистской» трактовке Бёр-
стайн считает видение напряжения между стремлением Анны к 
аутентичному романтичному желанию, для чего требуется абсо-
лютно приватный секс, и всевидящим оком двора, который охва-
тывает всех, включая самого монарха. Каждый акт становится  
политическим театром и политической товарной сделкой. И не-
удивительно, что представления об адюльтерных отклонениях  
между Вьяттом и Анной фигурируют как подлинная страсть. Секс 
с Анной действительно романтичен, поскольку любовники нахо-
дятся в условиях риска. Анна хотела почувствовать поцелуй муж-
чины, который любил ее и знал, за что и кто она есть, а не поцелуй 
мужчины, который наслаждается охотой и стремится к тому,  
чтобы подстрелить свою дичь.  

Вольно или невольно романы, представляющие Анну в со-
стоянии сердечной любви к Вьятту, по сути дела, помещают их 
встречу в эфемерные, утопические пространство и время. Эти ро-
мантические условности оказываются дисфункциональными. Лесли 
В. Рабин однажды заметила, что все, чего романтическая героиня 
хочет от своего героя, так это признания себя уникальной, исклю-
чительной индивидуальностью. Это требуется в дополнение к 
сильному сексу и восторгу перед ее достижениями.  

В этой ситуации реальным героем становится Генрих VIII.  
И в книге Е. Баррингтона, посвященной Анне Болейн, Анна – не 
жертва короля. Она соблазняет короля, говоря ему: «Все, что я хо-
чу, – это ты, только и всегда ты. Позволь мне теперь быть твоей 
целиком – телом, сердцем и душой». Этот взрыв страсти обуслов-
лен стратегическим расчетом – для того чтобы управлять королем 
в деле о разводе, Анне был нужен ребенок. Однако такие страте-
гические расчеты кажутся проблематичными при чтении романов, 
в которых Анна либо совсем не интересуется Генрихом, либо 
представляется асексуальной.  



I. СТАТЬИ 

 

102

В некоторых случаях выявляется виновность Анны. В част-
ности, Роберт Йорк представляет дело таким образом, что дейст-
вительным отцом Елизаветы I является Марк Смитон, тогда как 
Лаурен Гарунер и Филипп Грегори допускают, что Анна соверши-
ла инцест со своим братом. Допускают также, что Анна имела 
адюльтер с тремя мужчинами, ни одного из них она не признала. 
Таким образом, Анна помещается в континуум ряда от сексуаль-
ного манипулятора до ледяной королевы.  

Бёрстайн при оценке таких взаимоисключающих позиций 
видит скрывающуюся за ними истину, а именно – особенности 
романтических отношений в условиях двора: насколько они были 
возможны. Бёрстайн считает, что, смешивая политику и сексуаль-
ность, когда доступ к телу короля означал и доступ к власти короля, 
двор Тюдоров создавал романтические фантазии, едва ли скры-
вавшие тот факт, что желание короля делало женщину ценной, но 
не в качестве женщины самой по себе. Это и можно считать объ-
ективной стороной обстоятельств, в которых происходила само-
реализация личности Анны Болейн. От Анны зависело, как проис-
ходила самореализация ее личности в данных обстоятельствах, и 
это позволяет дать критическую оценку многообразию фантазий, 
располагающих Анну на различных точках на линейной шкале: от 
исходной точки святого ангела протестантизма до жертвы сексу-
альных страстей, нарушающей не только каноны двора, но и мо-
ральные правила католической церкви. Сведение внутренней сущ-
ности личности, ее cogito к детерминизму внешних обстоятельств 
жизни подталкивало некоторых романистов к тому, чтобы описы-
вать культуру двора Тюдоров как производящую женщин-сук. 
Бёрстайн точно определяет субъект-объектную ситуацию Анны, 
когда она подчеркивает, что Анна была просто средством дости-
жения цели для Генриха, для которого целью была не Анна Бо-
лейн, а история: продолжение династии Тюдоров и политическая 
стабильность нации. Анна всегда мечтала выйти замуж по любви, 
но не могла представить, как мало ее субъективные стремления 
значили для ее мужа.  

В несдержанной и неуправляемой речи, в истеричном смехе 
выражалось ослабление ее сопротивления власти Генриха, а вместе 
с тем и неспособность контролировать собственную историю.  
В своей несдержанной речи Анна демонстрировала неимение 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

103

большой власти и саморазрушение в действиях и попытках при-
дать своей жизни нужную форму. 

Но и Генрих не смог придать своей истории нужную форму. 
Обе фигуры попали в ловушку драматической иронии. Все попытки 
Генриха иметь наследника мужского пола оказались бесполезными. 

 
3. Формы сознания как типы навигационных систем 

 
Таким образом, когнитология оказывается опытной наукой. 

Но это – опыт особого рода – исследующий процесс воссоздания 
образа внутреннего мира субъекта как виртуальных альтернатив и 
через посредство этого приближающийся к истине. Это – возмож-
ная истина, которая, однако, позволяет увидеть ложность субъек-
тивных стереотипов. Другим аспектом этого процесса становится 
выявление возможности истинного бытия в отличие от эмпири-
ческой истории как бытия неистинного.  

В этом отношении можно считать характерным фактом, что 
М.Е. Бёрстайн видит возможность другой модели жизни в исто-
рии, основанной на деполитизации подхода к сексуальности. Ока-
зывается, что все субъекты, заполняющие историческую арену, и 
все их действия, основанные на политизированной сексуальности, 
становятся сопряженными с иллюзиями. И кажется, что в этом мире 
стремление к исторической самореализации в действии оборачи-
вается в лучшем случае пустой тратой времени, а в худшем – 
смертельным мероприятием. 

Бёрстайн видит практический ответ на исторические про-
блемы не в стремлении избежать истории, а в формировании аль-
тернативной истории. Вывод, который следует из анализа Бёр-
стайн, состоит в предупреждении о тех опасностях, которые 
ожидают свободное стремление «делать историю». Стремление 
Генриха VIII получить наследника мужского пола, чтобы продол-
жить династию Тюдоров, провалилось, столкнувшись с историчес-
кими случайностями. Аналогичным образом стремление Анны 
сформировать свою судьбу было взорвано неконтролируемыми 
факторами биологии. И вместе с тем нежелательное рождение де-
вочки вместо мальчика обеспечило будущее величие Англии. Оба 
вывода имеют прямое отношение к пониманию и усвоению муд-
рости жизни и обнаружению фундаментальной слабости в величии 



I. СТАТЬИ 

 

104

свободы и чувств человека. Тот, кто усваивает эту истину, может 
сделать правильный навигационный выбор в истории. Это значит, 
что правильный или неправильный выбор зависит от наличия или 
отсутствия навигационной системы, указывающей направление 
пути. Что такое навигационная система? Это – наличие осозна-
ваемой или неосознанной цели как силы, направляющей энергию 
субъекта, и средств, наличных или создаваемых субъектом для 
реализации цели. В итоге рождается образ жизни, который соот-
ветствует «природе» данного субъекта. Этот вывод не затрагивает 
тех очевидных методологических заключений, которые естествен-
ным образом вытекают из представленного исторического анализа, 
как бы и ставящего ключевой вопрос, и отвечающего на него: 
можно ли считать исторически возникающие интерпретации судьбы 
Анны Болейн действительным познанием действительной ре-
альности или же их следует отнести к области чистых фантазий 
относительно предмета, «ушедшего в Лету» и оставившего вопросы, 
не имеющие однозначных, эмпирически достоверных ответов? 

Тот факт, что возникают ответы, взаимно исключающие 
друг друга, с точки зрения традиционной гносеологии должен сви-
детельствовать о том, что нельзя говорить об адекватном позна-
нии, если не иметь в итоге однозначного достоверного результата. 
Однако этот вывод относится к эмпирически существовавшей 
реальности, объективно обладавшей этим качеством однознач-
ности. Но в истории наряду с такой реальностью существовала и 
виртуальная реальность, обретавшая качество однозначности 
лишь в результате решения и действия субъекта истории. Альтер-
нативные интерпретации в своей совокупности и воспроизводят 
эту виртуальную реальность. Объективность истины в отношении 
этой реальности требует критерия возможного или невозможного. 
Возможное в случае Анны Болейн определялось такими факто-
рами, как: ее самооценка себя как личности, т.е. ее cogito; правила 
жизни двора Генриха VIII; нормы морали, установленные католи-
ческой церковью; понимание Генрихом VIII своей миссии в исто-
рии и своей роли в реализации этой миссии. 

Соединение этих факторов в различных сочетаниях вирту-
альной реальности и в действительном историческом движении 
отражает специфические свойства субъект-объектной реальности, 
образ которой не только допускает, но и предполагает необходи-



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

105

мость постижения реальных возможностей. Соединение метода 
исторического познания фактов с методами искусства, творчества 
и представляется путем создания или, точнее, воспроизводства 
этой виртуальной реальности. Обезглавленная Анна Болейн – это 
фактический конечный результат осуществления возможностей 
виртуальной реальности. Но живое воспроизведение этого резуль-
тата, следующего из всего хода предшествующих событий, оказы-
вается невозможным без видения динамики виртуальной реальности. 
Это особая форма познания, которая является компетенцией ког-
нитологии, создающей полный образ феномена субъект-объект-
ной реальности, являющейся предметом культурологии как науки. 
Можно сказать, что когнитология – это теория познания примени-
тельно к культурологической реальности.  

Человек, живущий и действующий в этой реальности, обретает 
способность ориентации во взаимоисключающих траекториях 
жизни, конструктивных и деструктивных. Какую виртуальную 
реальность выбирает для себя человек, зависит от рефлексии его 
сознания, т.е. от погружения себя в мыслимые альтернативные 
возможности. Способность к адекватному выбору для человека 
можно сравнить со способностью к навигации в открытом океане. 
Что является ориентиром в этом океане, как он определяется и что 
заложено в человеке в качестве способности к адекватной ориента-
ции, ограничивающей свободу его действий? Цивилизационная ис-
тина – это ключевой фактор навигации, который формируется исто-
рически, истина относится к знанию сохранности 
цивилизационного целого, смысл которого определяет и смысл ка-
ждого отдельного индивида, из единства которых и слагается целое. 

Как иные организмы создают механизмы навигации в без-
брежной реальности универсума? Имеет ли человеческое сознание 
ключевые преимущества и если да, то в чем они состоят? Стрем-
ление ответить на эти вопросы с позиций науки подталкивает к 
сопоставлению различных типов сознания.  

Когнитология, поскольку она проникает во внутреннюю 
структуру специфической реальности, опосредующей изнутри ор-
ганизма характер внешнего поведения, сталкивается с проблемой 
дифференциации мотивов.  

Эмпирически фиксируемое многообразие форм поведения 
живых организмов, как кажется, допускает определения «про-



I. СТАТЬИ 

 

106

стых» и «сложных» форм поведения в зависимости от способности 
адаптации организма к реалиям его внешнего окружения. Речь 
идет о выявлении общности и различий в когнитивных стилях жи-
вых организмов в качестве предпосылки адекватного понимания 
человеком самого себя. 

Какой здесь возникает вопрос? Вопрос может быть сформу-
лирован следующим образом: как следует определить сознание и 
как выявить, насколько широко распространен феномен сознания  
в мире живых организмов? 

Попытку обобщить ответы на этот вопрос предпринял Син 
Ален-Германсон (Международный университет Флориды). 

Можно исходить из допущения, что мир животных распада-
ется на два ряда: существуют животные, которые сознательно опе-
рируют своими чувствами и поэтому могут экспериментировать с 
миром, действовать различным образом, т.е. обладают способностью 
выбора. Вместе с тем существуют живые организмы, которые полу-
чают через «сенсоры» информацию извне и «слепо» обрабатывают ее. 
Тип поведения, опосредованный осознанным знанием, и тип зомби-
рованного поведения качественно отличаются друг от друга.  

При этом Ален-Германсон сразу же отмежевывается от кон-
цепций, которые отдают приоритет бессознательному в определе-
нии мотивов поведения. Коль скоро речь идет о сознании, то 
должна анализироваться ситуация, соответствующая природе соз-
нания. Исходя из этой предпосылки, Ален-Германсон предлагает 
структурировать обсуждение вокруг «репрезентационистской» 
теории сознания.  

Что такое репрезентационизм? Репрезентационизм – это 
доктрина, согласно которой воспринимаемые объекты являются 
только представлением внешних реальных объектов. Репрезента-
ционистская доктрина исходит из того, что субъективный характер 
опыта полностью исчерпывается репрезентационным содержанием 
и что любая пара субъективных опытов не может иметь качест-
венных различий без различий в репрезентационном содержании1.  

                                          
1 См.: Allen-Hermanson S. Insects and the problem of simple minds: Are bees 

natural zombies? // The journal of philosophy. – N.Y., 2008. – Vol. 55, N 8, August. – 
P. 390. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

107

Репрезентационизм представлен в двух основных разновид-
ностях теории феноменального сознания, известных как «первый 
порядок мысли» (first oder thought) и «высокий порядок мысли» 
(higker oder thought). Предполагается, что они оказывают прямое 
влияние на когнитивную систему. И та и другая версии исходят из 
того, что на когнитивную систему организма как целого оказывает 
влияние возникающая конструкция веры. Концепция первого по-
рядка мысли видит образование веры как рождение представле-
ния о свойствах окружающей среды и возникающее на этой основе 
желание. Что касается теории высокого порядка мысли, то она по-
лагает и представление о свойствах среды, и желание не конструк-
цей веры, а лишь репрезентативным материалом, которым воз-
можно манипулирование для формирования когнитивной веры 
высокого порядка. Таким образом, «высокий порядок» способен 
сохранять в себе представления веры первого порядка и подни-
маться над ними в новом качестве.  

Наличие перцептуальных верований объединяет формы соз-
нания человека и других живых организмов. Перцептуальные ве-
рования напоминают внутренние «карты», посредством которых 
организм определяет направление действия. Они функционируют 
как руководство для поведения. Тай считает, что поскольку рыбы 
используют видение для того, чтобы обучаться путем проб и оши-
бок, решать проблемы и достигать своих рудиментарных целей, то 
можно признать, что они имеют верования, и, согласно теории 
первого образа мысли, они могут считаться обладающими созна-
нием. Наличие подобных «картам» состояний сознания объясняет, 
каким образом организм может адекватно реагировать на новые 
стимулы, и это подчас наилучшее объяснение того, почему живот-
ное идет кратчайшим путем к достижению цели. Мы можем объяс-
нить это, признавая манипуляции когнитивной картой как внут-
ренним представлением организма. Бихевиористская концепция 
Скиннера в этом смысле не может считаться когнитивной, по-
скольку она не допускает представления, подобного карте, для 
объяснения гибкого, адаптивного и целеустремленного поведения. 
Ален-Германсон вместе с тем признает, что большинство насеко-
мых с точки зрения поведения можно считать скиннеровскими 
созданиями, не опосредующими своего поведения представлениями 
когнитивной карты. Определенные типы поведения объясняются 



I. СТАТЬИ 

 

108

непосредственным физическим воздействием на организм различ-
ных внешних стимулов, тогда как сложные формы поведения опо-
средованы действием внутренней структуры сознания.  

«Животные сознательны, – считает Ален-Германсон, – если 
они могут манипулировать внутренними подобными карте пред-
ставлениями воспринимаемого поля таким образом, чтобы дости-
гать своих целей так, как если бы они могли не только локализо-
вать визуальные мишени, но также категоризовать ситуации как 
“присутствие стимула”»1. На основе этого определения Ален-
Германсон считает возможным предсказывать типы поведения 
живых организмов. Предсказание Алена-Германсона заключается 
в следующем: животные-зомби с «простым умом» успешно решат 
проблему локализации задач, но потерпят поражение в категори-
зации задач. Исследование первого порядка мысли и его отноше-
ния к высокому порядку мысли представляется важным в том 
смысле, что обнаруживает своевобразное включение форм ориен-
тации первого порядка мысли в высокий порядок мысли. Типы 
поведения как бы не исключают друг друга, а взаимодействуют в 
процессе эволюции. Этот аспект проблемы представляется особо 
существенным, когда речь заходит об исследовании форм соци-
ального поведения так называемого «плюрального субъекта».  

 
4. Феномен «плюрального субъекта» 

 
«Плюральный субъект» – это превращенная форма «народа».  

В XIX в. народ почитался в определенных интеллектуальных кру-
гах России как «почва», как потенциальный носитель истины рос-
сийской цивилизации. При этом «народ» как целое цементировал-
ся общим религиозным сознанием и соответствующими этому 
сознанию формами бытовых и нравственных представлений.  

Затем «народ» трансформировался в морально-политическое 
единство трудящихся классов и трудовой интеллигенции. 

«Плюральный субъект» – это продукт эрозии «народа» в 
обоих его толкованиях. 

                                          
1 Allen-Hermanson S. Insects and the problem of simple mind: Are bees natural 

zombies? // The journal of philosophy. – N.Y., 2008. – Vol. 55, N 8, August. – P. 413. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

109

В событиях ХХ в. «плюральный субъект» в своей социаль-
ной неопределенности и со своими предрассудками начинает иг-
рать все более заметную роль, порождая своих специфических  
кумиров и почитая себя в качестве кумира, не терпящего всего того, 
что противостоит его толкованию истины жизни. Это духовное 
давление, воспринимаемое через призму известного афоризма – 
«глас народа есть глас Божий», – оказывается настолько сильным, 
что политические вожди, клявшиеся в верности одним идеалам, 
обнаруживают, что на самом деле они всю жизнь исповедовали 
совсем другие идеалы; поэты превращаются, по выражению Анны 
Ахматовой, в «эстрадников». 

Как произошел этот сдвиг смысловых форм массового пове-
дения? В исторической традиции сложились формы религиозной и 
философской веры, которые играли роль навигационных карт, 
обусловливающих стратегию формирования образа жизни человека. 

Просвещение сыграло ключевую роль в замещении религи-
озной навигационной карты, определяющей универсальный путь к 
истинному образу жизни, картой философии, которая создавалась 
не откровением, а умами великих философов, таких как энцикло-
педисты, Огюст Кант, Сен-Симон – во Франции, Фихте, Шеллинг, 
Гегель – в Германии, Спенсер и Бентам в Англии.  

XX век рождает массовое общество, в котором, усвоив истины 
просвещения, каждый определяет свой смысл и становится 
пророком для себя. Возникает «плюральный субъект». 

Ни простое сложение индивидуальных смыслов, ни социаль-
ные смысловые формы – программы, кодексы, доклады руководи-
телей, ни научные исследования не исчерпывают особенностей 
возникающей ситуации. 

Здесь начинает действовать когнитивный стиль стихийно 
формирующегося и меняющегося социального образования со своим 
специфическим толкованием истины, определяющей направление 
мысли и действия. Поскольку эмпирическая основа формирования 
смыслов постоянно меняется и кажется случайной, она перестает 
выполнять объясняющую функцию. Складывающаяся ситуация 
представляется «загадочной».  

Если раньше казалось, что рождение конкуренции смыслов в 
обществе легко объясняется с помощью эмпирического метода, то 
теперь ситуация усложняется. На самом деле эмпирический метод 



I. СТАТЬИ 

 

110

нацелен на изучение позиций отдельных индивидов, их сложение, 
так что общая картина смысла совпадает с получением интеграль-
ного результата. Например, известна триада, определявшая общий 
смысл жизни советского человека: отдельная квартира, автомашина 
и дача. Наличие этих трех составляющих определяло смысл по-
вседневной жизни всех или, во всяком случае, большинства. Это 
представление соответствовало здравому смыслу, и тенденция 
общественного развития вела к достижению этой общей цели. 

Наряду с этим смыслом возникает его контрапункт, который 
не соответствует выявленному интегральному смыслу. Так, напри-
мер, диссидентское движение выражает абстрактное недовольство 
существующей ситуацией. Здесь речь идет о смыслах, неизвест-
ных большинству «простых» людей, о смыслах своего самоотож-
дествления с иными образами мысли и иными образами жизни. 
Для того чтобы эти смыслы стали общими, они должны обрести 
понятные и конкретные эмпирические формы или формы универ-
сальных стандартов, вне которых нет «подлинной» жизни. Это – 
истины виртуальной реальности, символами которых могут стано-
виться вполне осязаемые вещи, такие как джинсы, рок-н-ролл, му-
зыка западных рок-ансамблей и т.д. и т.п.  

Так возникает псевдосакральность эмпирических образов в 
их воздействии на массовое сознание. Если отдельный индивид  
в формах своего поведения и словесного оформления мыслей вос-
принимается как символ виртуальной истины, он оказывается ори-
ентиром истинной жизни. 

Именно это явление в XX в. породило «странности», с кото-
рыми перестала справляться официальная система управления ду-
ховной жизнью общества. Неэффективность политики в духовной 
сфере в данном случае оказывалась следствием методологичес-
кого невидения реальности.  

Причина этого заключалась в том, что смысловые мотивы 
интеллектуалов было невозможно объяснить с позиций обычных 
представлений о «разумности» и «глупости» поведения. Обычные 
представления о присутствии разума или его разрушении связы-
ваются с наличием или отсутствием целей, соответствующих здра-
вому смыслу, т.е. интересам человека в улучшении условия своей 
жизни: чем большая масса людей улучшает условия своей жизни, 
тем более правильными полагаются и идея, и практика, опреде-



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

111

ляющие эти улучшения. Истина бытия реализуется в соответству-
ющем изменении среды – естественной, социальной, культурной. 

В ХХ в., однако, ситуация начинает изменяться, и это оказы-
вает нарастающее влияние на характер жизни общества. Измене-
ние ситуации происходит под воздействием краха философских 
доктрин, обещавших реализацию конечной цели истории, дости-
жения такого общественного состояния, в котором все индивиды 
смогут получить для себя возможности своей наиболее полной 
самореализации. 

Эта тенденция мировой политики ведет к скрытому измене-
нию навигационной карты массового сознания. Создание самых 
«продвинутых» индивидов начинает ориентироваться не на внеш-
ние формы самореализации, не на социальные задачи настоящего 
и будущего, а на самореализацию в своем внутреннем состоя-
нии. Овладение механизмами влияния на внутреннее состояние 
человека – это коренное условие успеха тех, кто хочет стать лиде-
ром, владеть сознанием масс.  

В этой ситуации лидеры массовой культуры начинают вы-
полнять специфические функции, не тождественные функциям 
творчества как создания музыкальных произведений или поэзии 
высокого класса. И музыка и поэзия оказываются не целью в себе, 
а средством, способствующим утверждению «навигации» опреде-
ленного типа.  

На Западе духовный переворот в этом направлении совер-
шила ливерпульская группа «Битлз». В России эквивалентом этой 
группы можно считать Аллу Пугачеву. Это – наиболее заметные 
проявления удачного выполнения навигационных функций сред-
ствами массовой культуры. Массовое общество как специфичес-
кий феномен ХХ в. накладывает свой отпечаток на все стороны 
общественной жизни, что связано с утверждением демократичес-
ких форм политики, влиянием массового потребления на эконо-
мику, доминирующих «неэлитарных» вкусов на культуру. Если 
раньше цивилизационная элита определяла характер главных тен-
денций восхождения общества к новым формам жизни, то теперь 
ситуация меняется радикальным образом. Аристократическая элита 
надевает джинсы и «разогревает» себя в массовых тусовках. В по-
литике этот процесс находит отражение в рождении вождей нового 
типа, владеющих механизмами массового внушения, формами те-



I. СТАТЬИ 

 

112

атрального воздействия, способных приводить людей в состояние 
транса. Масса под влиянием этих психологических факторов пре-
вращается в психологически однородную структуру и в этой одно-
родности ощущает свою силу, способность навязывать всем свою 
волю, даже граничащую с произволом. 

Этот процесс напоминает движение от «высокого порядка 
мысли» к «первому порядку мысли». Эта аналогия усиливается 
массовыми состояниями транса во время музыкальных тусовок и 
футбольных матчей, а также все более широким распространением 
алкоголизма и наркомании. Соединение веры и желания посредст-
вом механизмов массовой культуры превращает массу людей в 
подобие стаи, напоминающей в своих идентичных реакциях и 
движениях согласованность движения косяка рыб. Ее навигацион-
ные ориентиры мгновенно возникают и могут столь же быстро из-
меняться под воздействием настроения. Этим объясняется «испа-
рение» здравого смысла из массового сознания. Известный тезис – 
«глас народа – это глас Божий» теряет свою силу. 

Теоретическая мысль теперь уже не играет роль навигаци-
онной карты для массового сознания.  

Эти тенденции стали проявляться со все большей отчетливо-
стью как на Западе, так и на Востоке.  

Так, на Западе в 60-е годы ХХ в. общественный порядок во 
Франции и Западной Германии стал сотрясаться от леворадикальных 
массовых движений молодежи, выдвинувших лозунг «свободной 
любви». Через свободную любовь, как казалось молодежи, осуще-
ствлялось потрясение социальных оснований буржуазного обще-
ства. Теоретическая мысль в лице Мишеля Фуко показала, что 
власть подчиняет сексуальную жизнь требованиям рынка и дейст-
вующим формам социальной иерархии. Поэтому действительная 
свобода достигается не в границах сексуальной жизни, а за преде-
лами этих границ. Сексуальность в контексте рыночных отноше-
ний и действующей иерархии становится средством власти. В силу 
этого движения «сексуального освобождения» совершали ошибку 
в понимании собственной эффективности. Они оставались на почве 
действующей власти. 

М. Фуко выдвинул на первый взгляд парадоксальную идею 
свержения «монархии секса», предлагая антисекс – движение, 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

113

изобретающее новые формы привлекательности за пределами 
сексуальности.  

Это были, согласно Бенжамину Нойсу, попытки найти эти-
ческие основания новой политики, ее новые формы, которые Фуко 
связывал с освобождением от власти секса1. 

Специфические формы духовной навигации проявились и в 
массовых движениях на Востоке. Проявлением этого в 70-е годы 
прошлого века стало антишахское движение в Иране. Аятолла 
Хомейни, длительное время находясь в изгнании, сыграл роль на-
вигатора и с триумфом вернулся в страну, одержав победу над ша-
хом Мохаммедом Реза Пехлеви. Победа стала результатом духов-
ной политики как формы массовой культуры, противостоящей 
аристократической и светской культуре шаха. Такая политика 
опиралась на использование традиционного морального потен-
циала. Это случилось в 1979 г., но инерция духовной политики 
продолжала действие до последнего времени. Зимой 2006 г. толпы 
мусульман атаковали датские и норвежские дипломатические мис-
сии в странах Среднего Востока, били окна и поджигали здания. 
Подобную ярость вызвала публикация в датской газете и норвеж-
ском журнале оскорбительных карикатур на пророка Магомета. 
Взрывной характер морального потенциала играл ключевую роль 
и в победоносном движении «Солидарность» в Польше, навигато-
ром которого стал Лех Валенса. 

Аналогичным образом полная реализация моральных ценно-
стей стала решающим лозунгом, породившим массовый подъем, 
обеспечивший приход к власти политических сил, объединившихся 
вокруг Б.Н. Ельцина, сумевшего создать свой, предназначенный 
для массового восприятия образ исключительной моральной чис-
тоты и самоотверженности. 

Итак, под воздействием образного когнитивного стиля вос-
приятия реальности масса объединяет в себе разнообразные эле-
менты, превращаясь в «плюрального субъекта». Характерная 
особенность «плюрального субъекта» – это соединение разнород-
ных по своему социальному статусу, экономическим и интеллекту-
альным интересам людей, испытывающих переживание личной 

                                          
1 См.: Noys B. The end of the monarchy of sex: sexuality and contemporary ni-

hilism // Theory, culture and society. – Los Angeles, 2008. – Vol. 25, N 5. – P. 104–122. 



I. СТАТЬИ 

 

114

приобщенности к истине и высокой миссии, исполнение которой 
превращает индивида в личность, наделенную качествами, возвы-
шающими ее в собственных глазах: «Я знаю, и я несу в себе эту 
истину». Это переживание сходно с переживанием сакральности, 
хотя и не несет в себе очевидного религиозного смысла. 

Массовое сознание не создает новых реалий. Оно ищет «но-
вое» в готовых эмпирических формах, либо существовавших в ис-
торическом прошлом, либо существующих за пределами данного 
цивилизационного ареала. Эта особенность когнитивного стиля 
массового сознания накладывает свою печать на исторические со-
бытия и государственную политику времени. 

 
5. Скрытые детерминанты сознания  

«плюрального субъекта»: Действие «духа времени» 
 

Возникновение «плюрального субъекта» и особенности его 
поведения рождают феномен «предсказуемости-непредсказуемости». 
С одной стороны, общность поведения массы кажется обуслов-
ленной каким-то одним одинаково воспринимаемым фактором.  
И поэтому поведение кажется вполне предсказуемым. Но поскольку 
это могут быть самые различные эмпирические факторы во всем 
их бесконечном многообразии, то поведение становится непред-
сказуемым. Оживление бихевиоризма определяется кажущимся 
решающим влиянием материально-физиологических причин на 
поведение субъекта. Однако бихевиоризм оказался перед рядом 
проблем, на которые он не был в состоянии найти удовлетвори-
тельные ответы. 

Одной из таких фундаментальных проблем является дилемма 
«мозг/разум». Сколь тщательно бы ни исследовались физиологи-
ческие процессы мозга, невозможно из них получить однозначное 
описание содержания интеллектуальной активности человека. Это 
значит, что сходство или даже идентичность физиологической 
картины работы мозга не только не исключает, но и предполагает 
различие, а может быть, и противоположность их интеллектуального 
содержания. Однако и идеалистические принципы не дают однознач-
ного решения «странностей» динамики человеческого поведения. 

С этим связаны те трудности, которые проявляются при  
неожиданных формах поведения: немотивированных массовых 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

115

убийствах, диких формах педофилии, совершенно нетипичных 
формах внутрисемейных преступлений. 

Теоретическая мысль здесь нередко заходит в тупик и при-
знает наличие скрытых детерминант, возникающих на основе 
скрытых конфигураций человеческих действий. Общие конфигу-
рации человеческих действий могут порождать массовые формы 
девиантного поведения. Значит, причина заключена не в отдель-
ном индивиде, а в «странной» совокупности индивидов. На это 
обратил внимание Тор Эгил Фёрланд (Университет Осло, Норве-
гия)1. Он отметил, что есть согласие в том, что социальные факты 
существуют, но они являются скрытыми (эмерджентными) в том 
смысле, что они возникают как продукт конфигурации отдельных 
индивидуальных действующих лиц (агентов). Конфигурация и по-
рождает неожиданный результат.  

Фёрланд склоняется к тому, чтобы считать наиболее подхо-
дящим ценностный подход, который допускает, что уровень более 
низкого порядка (в данном случае физиологический уровень) реа-
лизует уровень более высокого порядка, где уже действуют ценно-
стные отношения, позволяющие описывать отношения между ин-
дивидами и социальными группами. 

Однако здесь возникает проблема, подмеченная Джегоном 
Кимом, который, признавая, что каузальные силы ментальных  
качеств не могут быть сведены к каузальным силам физических 
качеств, вместе с тем считает, что если качество лишено каузаль-
ной силы, то его нельзя считать реальным. Но очевидно, что если 
ценностные представления определяют направленность поведе-
ния, то они имеют смысловую, нефизическую каузальную силу, 
способную вызвать изменения в материальном мире.  

Но какова природа ценностных представлений: являются ли 
они выражением ментальности социальной группы? Если да, то 
тогда и социальную группу следует считать реальностью. Однако 
такие теоретики, как Раймо Туомела, полагают, что социальная 
группа – это производное от ее индивидуальных членов, а это зна-
чит, что группы не имеют независимого существования. Соответ-

                                          
1 См.: Førland T.E. Mentality as a social emergent: can the Zeitgeist have ex-

planatory power? // History and theory. – Middletown, 2008. – Vol. 47, N 1, February. – 
P. 44–56. 



I. СТАТЬИ 

 

116

ственно Джон Элстер исходит из того, что объяснить социальные 
институты и социальные изменения – значит показать, как они 
возникают в результате действия и взаимодействия индивидуаль-
ностей1. И в этом случае выглядит небеспочвенным методологичес-
кое требование сведения теоретической социологии к психологии. 

Фёрланд воспроизводит в качестве контрапункта этой точке 
зрения позицию Раджива Бхагавы, который полагает, что смысл 
терминов и содержания верований социально детерминированы. 
Другой ответ обусловлен верой Маргарет Гилберт в специфичес-
кую реальность сообщества плюральных субъектов, которые 
возникают как соединение и взаимное давление равных по своему 
рангу авторитетов. 

Фёрланд считает необходимым обратить внимание на кон-
цепцию лингвистического характера социального поведения. Дело 
в том, что, согласно Хилари Патнэму, индивидуальный агент не 
может удержать полное значение тех верований и терминов, кото-
рыми он оперирует, поскольку их значение социально обусловлено 
и их полным смыслом владеет все лингвистическое сообщество. 
Соответственно считается, что индивиды не могут использовать 
концепты таким способом, который полностью порывает с прак-
тикой того сообщества, в котором они используются. Поэтому 
правильным считается контекстуальный подход, при котором со-
держание верований рассматривается не только внутренне, в голо-
вах индивидов, но и в социальном контексте. Бхагава полагает 
контекстуализм тем первым шагом, который позволяет использо-
вать полевой дискурс для изоляции отклоняющихся от социаль-
ного контекста верований отдельных индивидов, хотя, по мнению 
Фёрланда, не ясно, как должно выделяться поле дискурса и чей 
дискурс соответствует решению поставленных задач. Если следо-
вать логике сторонников Соссюра, которые исходят из того, что 
значение каждого слова зависит от значения всех других слов, что 
делает невозможным полное смысловое разграничение, то здесь 
возникает ловушка обратной каузальности: дискурс основывается 
на тех словах, которые высказаны и написаны индивидами. Полу-

                                          
1 См.: Elster J. Nuts and bolts for social sciences. – Cambridge, U.K.: Cam-

bridge univ. press, 1989. – P. 13. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

117

чается, что социальность дискурса является продуктом индивиду-
альной активности. 

Не случайно Фёрланд возвращается к концепции плюраль-
ного субъекта, которая может показаться своеобразным оксюмо-
роном, но с точки зрения реалий социальной жизни представляется 
слепком с действительности. Согласно терминологии Маргарет 
Гилберт, плюральный субъект – это социальная группа, опреде-
ляемая как два или более индивидов, которые рассматривают себя 
как часть «мы», что означает готовность к совместным действиям, 
основанным на совместно принятых взглядах. «Совместно» озна-
чает, по определению Гилберт, «общее знание»1. Раймо Тоумела, 
признавая реальность соединения индивидуальных воль в «груп-
повую волю», вместе с тем считает, что каждая группа должна 
иметь свою авторитетную систему, т.е. механизм трансфера об-
щей воли определенной группе лиц, которые решают практичес-
кие вопросы в соответствии с общей волей. М. Гилберт же полагает, 
что плюральный субъект характеризуется реальностью «мы», когда 
все члены группы готовы для совместных действий и совместных 
заявлений, что определяется как «участвующая активность» (par-
ticipant agency)2. Каждое действие своей воли в качестве части 
плюрального субъекта справедливо воспринимается как подтвер-
ждение наличия реального источника существования данного 
плюрального субъекта. Как представляется, здесь и находится 
ключ к расшифровке смысла его когнитивного стиля. Группа, вос-
принимающая себя как «мы», знает общую истину смысла. Обла-
дание этим общим знанием и заставляет всех членов чувствовать 
свою моральную ответственность и, соответственно, вести себя 
«достойно» или «недостойно». Когнитивный стиль группы опре-
деляет ее духовное лицо и вместе с тем ее требования к окружа-
ющему миру. Иными словами, когнитивный стиль формирует спе-
цифическое понимание истины как группового интереса и группо-
вой ответственности. Но вместе с тем он может претендовать на 
универсальность. В этой претензии и заключается потенциальная 
возможность новых догматических форм практической политики. 

                                          
1 См.: Gilbert M. On social facts. – Princeton, 1992. – P. 321. 
2 Ibid. – P. 422. 



I. СТАТЬИ 

 

118

История поставляет яркие иллюстрации того, как группа, 
обладающая специфическим когнитивным стилем мышления, в 
случае прихода к власти начинает практически осуществлять сек-
тантскую политику с крайними деструктивными последствиями 
для общества. 

Характерен в этом отношении когнитивный стиль мышле-
ния радикальных шестидесятников XIX в., таких как Д.И. Писарев 
и В.А. Зайцев. 

Этот стиль доводил до логического конца нравственный риго-
ризм, отстаивающий позиции глубокого нравственного обновления.  

Варфоломей Александрович Зайцев, следуя требованиям 
нравственного ригоризма в качестве очевидной истины, противо-
стоящей образу мысли и образу жизни духовно разлагающейся 
эгоистической аристократии, искал в истории практические при-
меры «правильной политики», которую можно было бы реализо-
вать и на российской почве. Такой пример он увидел в Англии в 
политике пуритан, пришедших к власти в XVIII в. Он с сочувствием 
цитировал описание Маколеем результатов политики пуритан: те-
атры были закрыты, актеры отодраны розгами, музы были изгнаны 
из любимых своих приютов, Кембриджа и Оксфорда. Это было 
радикальное уничтожение всего, что, с точки зрения пуритан, не 
приносило непосредственной всенародной «ПОЛЬЗЫ». Но разве 
критерий «пользы» не следует считать универсальным? В.А. Зайцев  
в своих комментариях и давал однозначный ответ на этот вопрос: 
совершенно ошибочно представляют эти поступки пуритан смеш-
ной особенностью, отличавшей врагов Карла I. Строгость нравов и 
ненависть ко всему, носящему на себе отпечаток изящной празд-
ности и галантерейного разврата, составляет отличительную черту 
не одних только английских республиканцев XVII в., а вообще 
всех врагов безумия, поддерживающего искусства, праздность и 
безнравственность1. 

Для шестидесятников XX в. навигационный маяк находился 
не в историческом опыте пуритан, а в прямо противоположном 
направлении – за пределами региона их непосредственного про-
живания. Многогранный идеализированный образ складывался из 

                                          
1 См.: Егоров Б.Ф. Избранное: Эстетические идеи в России XIX века. – 

СПб., 2009. – С. 450. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

119

товарного изобилия, музыкальных шлягеров, зафиксированной в 
иллюстрированных журналах и видеофильмах свободы любви. 
Истина жизни имела эмпирический эквивалент.  

В.А. Зайцев подверг бы этот цивилизационный ориентир 
разрушительной критике. Но истина смысла изменила место сво-
его обитания, так что шестидесятники ХХ в. стали смысловым ан-
типодом шестидесятников XIX в., считавших себя «совестью на-
рода». Шестидесятники ХХ в. также считали себя «совестью 
народа», так что шестидесятники XIX в. с этой точки зрения те-
перь могли считаться «лишенными» совести. 

Одним из наиболее парадоксальных следствий непредска-
зуемости самосознания плюральных субъектов стало поведение 
групп молодежи. Консолидация молодежи, воспринимающей себя 
как цементирующее единство «мы», находит свое выражение в 
движениях скинхедов, в нацистских группировках, в движениях 
сектантов. Теория не столько объясняет, сколько просто описы-
вает эти явления. 

Исторические события XX в. отчетливо показали, что на 
массовое поведение оказывает влияние «дух времени» или, как 
говорят немецкие философы, Zeitgeist. Именно дух времени пре-
вращает закоренелых индивидуалистов в составную часть плю-
рального субъекта.  

Если теория проходит мимо когнитивного стиля плюрального 
субъекта и детерминирующего воздействия на него «духа времени», 
то она становится ущербной, обретающей дурное свойство «мимо-
говорения». Это свойство обретают расхожие доктрины индиви-
дуализма. Они следуют установкам своей слепой веры в несо-
крушимую эгоцентрическую природу человека. Факты, однако, 
показывают, что различные формы дискурса, как и соучастие в 
действиях, создают особый когнитивный стиль, который обеспе-
чивает как успех футбольной команды, так и успех гоплитов, со-
единенных в фалангу. Это верно и применительно к поведению 
плюрального субъекта. Если парижане отдыхают на газонах Вер-
саля, поглощая при этом бутерброды и потребляя различные на-
питки, и, покидая эти газоны, не оставляют на них никакого мусора, 
то это говорит о наличии определенного когнитивного стиля «плю-
рального субъекта», знающего себя в данной ситуации как «мы». 



I. СТАТЬИ 

 

120

Фёрланд приводит три довода против методологического 
индивидуализма:  

эпистемологический, который говорит о том, что мы мо-
жем для объяснения события иметь доступ к информации, отно-
сящейся к социальным структурам, группам, партийным плат-
формам и т.д., но не к индивидуальным внутренним мотивам или 
«платформам» членов партии, каждого лидера, руководителя и т.д.;  

методологический, который говорит о том, что когда мы 
выбираем уровень описания движения животного, скажем рыси, то 
не считаем обязательным сохранять понятие каузальности на ато-
марном уровне. Аналогичным образом мы можем выбирать сверх-
индивидуальный уровень при описании социальных явлений. 

Третий довод касается природы объяснения. В цивилиза-
ционной сфере детерминистический подход не является единст-
венной сущностью, имеющей объясняющий статус. Здесь необходим 
энциклопедически идеальный объясняющий текст, соединяющий 
структурный, ситуационный, функциональный и интенциональ-
ный подходы, ибо здесь правомерны утверждения, похожие на за-
коны и каузальные объяснения, но также и смысловые, разумные 
объяснения. Из этого и вытекает тот факт, что хотя агенты дейст-
вуют в соответствии с идентичной ситуацией, но они действуют 
различным образом, поскольку основываются на практических 
силлогизмах своей специфической веры и желания. 

Отталкиваясь от этих подходов к функциональному объяс-
нению цивилизационного поведения, Фёрланд и ставит вопрос о 
том, может ли Zeitgeist, или ментальность данного времени, слу-
жить таким объяснением. Он приводит определение духа времени, 
которое дает Карл-Вернер Бранд: «Zeitgeist – “общественное на-
строение”, “культурный климат” данного периода – означает спе-
цифическую конфигурацию воззрений на мир, мыслей и эмоций, 
страхов и надежд, верований и утопий, ощущений кризиса или 
безопасности, пессимизма или оптимизма, которые превалируют в 
данный период. Этот Zeitgeist создает специфическую чувстви-
тельность к проблемам; это сужает или расширяет горизонт того, 
что кажется социально и политически осуществимо; он определяет 
образцы политического поведения и жизненного стиля; он канали-



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

121

зирует психосоциальные энергии вовне, в публику, или внутрь, в 
частную сферу»1. 

С позиций определения духа времени представляется право-
мерным считать Джона Ф. Кеннеди и ансамбль «Битлз» идентич-
ным символическим выражением одного и того же навигацион-
ного смысла, а именно – отхода от пропасти войны, несшей в себе 
угрозу общечеловеческой глобальной катастрофы.  

Как объясняющий фактор, Zeitgeist при своей расшифровке, 
скажем, относящейся к 60-м годам ХХ в., окажется своего рода 
стенографией, которая несет в себе целую волну образов и когни-
тивных представлений, таких как студенческие волнения, протесты 
против империализма, войны во Вьетнаме; теоретические установки 
марксизма и маоизма; образ жизни хиппи, свободный секс, нарко-
тики, рок-н-ролл. 

Фёрланд считает, что для того, чтобы приблизиться к более 
точному определению сущности Zeitgeist, необходимо перевести 
его в лингвистическую форму дискурса, которая приблизит к по-
ниманию определенных, присущих времени стилей музыки, изобра-
зительного искусства, манер поведения. Тогда станет понятным,  
почему Джон Ф. Кеннеди считался символическим воплощением 
духа времени, тогда как ни Линдон Джонсон, ни Ричард Никсон, 
ни Спиро Агню не были таковыми.  

Особенности когнитивного стиля плюрального субъекта и 
воздействие на его эволюцию такого детерминирующего фактора, 
как дух времени, позволяет давать объясняющее описание «стран-
ных» явлений, в том числе и метаморфоз мышления политических 
лидеров ХХ в. Когда бывший Генеральный секретарь ЦК КПСС 
М.С. Горбачёв выступает с рекламой пиццы, это может казаться 
оксюмороном для нормально мыслящего гражданина. В ситуации 
перестройки смыслов предлагается считать ненормальным то, что 
ранее считалось соответствующим норме. Теперь нормой стано-
вится именно ненормальность, в том числе и такая, когда бывший 
обладатель высшей политической власти «теряет себя», спускается 
на иной уровень, становится в один ряд с Лёней Голубковым. Ока-

                                          
1 Цит. по: Førland T.E. Mentality as a social emergent: can the Zeitgeist have 

explanatory power? // History and theory: Studies in the philosophy of history. – Mid-
dletown, 2008. – Vol. 47, N 1, February. – P. 52. 



I. СТАТЬИ 

 

122

зывается, дух времени не занимает какое-то одно постоянное место. 
Он может перемещаться из одного состояния в другое, даже про-
тивоположное по своему смыслу. Профессиональный подход к 
складывающейся духовной ситуации требует переосмысления 
предельного положения бытия человека. Именно на основании 
такого переосмысления становится возможным регулирование уг-
розы тех «духовных цунами», которые потенциально заключаются 
в хаосе эмпирических ориентаций.  

Научный подход к этой проблеме оказывается возможным с 
позиций когнитологии, которая допускает мышление относительно 
виртуальных ситуаций. Вместе с тем периодически возникает во-
прос о соответствии принципов разума человека космической си-
туации, или же разум есть некое проявление «неестественности» 
или даже «противоестественности»? 

Современная наука создает все новые и новые средства, чтобы 
обнаружить в космосе наличие разума, сходного с человеческим, 
пытается найти на Земле следы космических пришельцев. Но и 
успех в решении этой проблемы не прояснит сущности предель-
ной ситуации человека.  

Есть еще одна возможность, которая получила реализацию 
на волне индустриально-технического прогресса, – возможность 
самоформирования человека в качестве космической силы, спо-
собной решать любые проблемы. Человек позиционирует себя как 
творца комфортного для себя и бесконечного в исторической пер-
спективе мира. 

Эта утопия играет роль движущей силы современного про-
гресса. Вместе с тем формы современного обыденного сознания не 
удовлетворяются собственными представлениями. Отвергая фило-
софию, они постоянно возвращаются к ней как к той интеллекту-
альной опоре, которая может санкционировать те или иные их лю-
бительские представления. 

 
6. Альтернативы культурологии и когнитологии 

 
В истории духовной жизни случаются события, которые на 

столетия вперед определяют логику обсуждения ключевых проб-
лем бытия человека в мире. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

123

Таким событием можно считать дискуссию, которая развер-
нулась между Эрнстом Кассирером и Мартином Хайдеггером  
в 1929 г. в Давосе на философской конференции. Дискуссия пе-
реросла в серьезную философскую конфронтацию, выявившую 
принципиальную противоположность подходов Эрнста Кассирера 
и Мартина Хайдеггера к пониманию сущности человека.  

Кассирер, следуя Марбургской школе неокантианства, рас-
сматривал основную тенденцию эволюции цивилизации как про-
гресс от мифа к логосу, нашедший свое воплощение в Просве-
щении, изменившем характер массового сознания и создавшем 
духовные условия для ведущей роли научного знания в жизни со-
временного общества. 

Позиция Эрнеста Кассирера была характерна в том отноше-
нии, что утверждала символическую сущность человека. И эта по-
зиция соответствовала априоризму кантианской философии. Про-
цесс создания внутреннего мира человека, использующего для 
этого материалы опыта и априорные возможности рассудка, пре-
вращает человека в созидающий центр того мира, который нахо-
дит свою реализацию в практических формах строительства, про-
изводства и культуры. Это означает, что человек является центром 
цивилизационного мироздания, которое он сам и создает, исполь-
зуя для этого свои интеллектуальные и физические силы. Фило-
софские концепции, объясняющие этот исторический процесс, и 
являются теми навигационными системами, которые формируют 
понимание смысла творчества, его стратегию и траектории обра-
зов жизни. Можно представить себе виртуальную бесконечность 
этого цивилизационного процесса. В каждый данный момент ис-
торического творчества человек овладевает бесконечностью, и в 
этом овладении заключается разгадка тайны бессмертия.  

Мысль Кассирера развивалась в русле, которое формирова-
лось философской мыслью со времен Сократа. Мартин Хайдеггер 
противопоставил структурирующей роли рассудка в отношении 
опыта и объективности символических форм фундаментальную 
онтологию, идеи которой были развиты в известной работе «Бытие 
и время» (1927). 

По мысли Хайдеггера, фундаментальной проблемой чело-
века является неизбежность столкновения с реальностью НИЧТО. 
Подлинная сущность человека выражается не в его повседневном 



I. СТАТЬИ 

 

124

бытии, не в заботах, связанных с его работой и развлечениями, 
опасениями и радостями жизни, карьерными успехами и неуда-
чами, а в самореализации перед лицом НИЧТО. Как человек овла-
девает деструктивной сущностью НИЧТО, таков он и есть в собст-
венной глубинной сущности. Здесь проявляется то, что скрыто и 
должно проявиться именно в экстремальной ситуации. Значит ли 
это, что сам человек может не знать свою подлинную сущность? 
Это не так, это не фрейдовское подсознательное, связанное со 
скрытыми сексуальными интенциями человека. Это – глубинная 
сущность, о которой человек узнает по некоторым странным сов-
падениям и знание о которой он несет через всю свою жизнь. Это – 
знак универсальной сингулярности, которая не выявляется логи-
ческими рассуждениями или лежащими на поверхности сходствами 
и различиями людей.  

Постановка проблемы, как она проявилась в столкновении 
Кассирера и Хайдеггера, обнаружила ту истину, что навигация в ее 
человеческом понимании в своих исходных принципах – это не проб-
лемы политической экономии, политологии, социологии или психо-
логии. Можно было бы сказать, что это – проблема модификации 
метафизики. В силу того что метафизика была подвергнута фило-
софской деструкции, более корректно говорить о культурологии и 
когнитологии как о дисциплинах, отвечающих специфике предмета. 

На самом деле строительство человеческого мироздания,  
созидание мира, находящегося в гармонии с человеком, – это про-
блема культурологии как науки – науки, основания которой зало-
жил Э. Кассирер, создав трехтомный труд «Философия символи-
ческих форм»1. 

Связь бытия человека с Бытием, как бытием универсума, 
выраженная в хайдеггеровской концепции Dasein, – это предмет 
исследования когнитологии. 

Позиция Хайдеггера потенциально заключает в себе две 
возможности. Если Бытие совпадает с открытостью, т.е. беско-
нечностью возможностей, то человек в принципе, не постигая 
сущности Бытия, постигает лишь бытие Dasein, т.е. то, что дано 
здесь и теперь, открывая для себя, как в калейдоскопе, все новые и 

                                          
1 См.: Кассирер Э. Философия символических форм: В 3 т. – М.; СПб.: 

Университетская книга, 2002.  



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

125

новые конфигурации жизни. Это – дело опыта жизни. Если Бытие 
– это определенная сущность, то тогда истина Dasein может быть 
обнаружена только в контексте истины Бытия, а не отдельных форм 
бывания, эмпирически сопровождающих повседневную жизнь чело-
века. Каким образом Мартин Хайдеггер объяснил свою позицию? 

В 1962 г. в Нью-Йорке издательство «Рэндом Хаус» выпус-
тило 4-томную антологию «Философия в двадцатом веке» в шести 
частях. В третьем томе на английском языке была опубликована 
работа Мартина Хайдеггера «Путь назад к основанию метафи-
зики», которую для публикации отобрал сам Мартин Хайдеггер и 
которой он придавал особо важное значение1. Дело в том, что в 
этой публикации в ясной форме ставилась проблема предела зна-
ния – terminus a quo.  

В 1929 г. Хайдеггер опубликовал свою лекцию «Что такое 
метафизика?», к которой в 1943 г. было добавлено 9-страничное 
послесловие. В 1949 г. к пятому изданию Хайдеггер добавил  
15-страничное введение. Введение представляло собой самостоя-
тельный очерк. Именно его и отобрал Хайдеггер для публикации в 
американской антологии. 

Характерно, что свой очерк Хайдеггер начинает со ссылки 
на известное обращение Декарта к Пико, который перевел работу 
Декарта «Принципы философии» на французский язык. Декарт 
писал: «Итак, в целом философия подобна дереву: ее корни сос-
тавляет метафизика, ствол образует физика, и ветви, которые от-
ходят от ствола, – это все остальные науки». Хайдеггер ставит во-
прос: «Из какой почвы корни – а через них и все дерево – получают 
свои питательные соки и силу… что образует базис и элемент ме-
тафизики… Что такое сама метафизика в своей основе?»2. 

Ответ Хайдеггера на этот фундаментальный вопрос на пер-
вый взгляд кажется «мимоговорением», т.е. не ответом, а ритори-
кой. На самом деле он утверждает, что метафизика мыслит о виде-
нии форм бытия в свете Бытия. И как бы ни интерпретировали 
формы бытия – или как проявление духа в условиях моды на спи-
ритуализм, или как материи и силы в условиях моды на материа-

                                          
1 Heidegger M. The way back into the ground of metaphysics // Philosophy in 

the twentieth century: An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 3. 
2 Ibid. – P. 207. 



I. СТАТЬИ 

 

126

лизм, как становления и жизни, как идеи, воли, субстанции, субъ-
екта или энергии, или как вечного повторения тех же самых собы-
тий, – каждый раз различные формы бытия как общности бытия 
являются нам в свете Бытия. Как только метафизика мыслит фор-
мами бытия, Бытие начинает «просвечиваться», приходит в со-
стояние открытости. Но на самом ли деле и как Бытие проявляет 
себя в метафизике, остается темным1. 

Бытие в своей открывающейся сущности, т.е. в истине мо-
жет быть названо почвой, в которой метафизика, как корень древа 
философии, сохраняется и из которой она получает питание. Но 
поскольку метафизика обращена к эмпирически данным формам 
бытия, она не следует Бытию как Бытию. Древо философии вырас-
тает на почве, в которой коренится метафизика. Почва является 
почвой для корней, и в этой почве корни «забывают» себя ради 
древа. Философия же всегда покидает свою почву посредством 
метафизики. И вместе с тем никогда не избегает своей почвы. Если 
мыслитель пытается воспроизвести истину Бытия, его мышление в 
известном смысле покидает метафизику. Такое мышление воз-
вращается к основанию метафизики. Но это основание есть не-
что невысказанное, которому соответствует сущность метафизики, 
но эта сущность есть нечто другое, а не метафизика. 

Согласно Хайдеггеру, воспроизведение истины Бытия не 
может удовлетворяться просто метафизикой; но оно и не выступает 
против метафизики. Оно не рвет корней философии. Метафизика 
остается базисом философии. Вместе с тем, когда мы мыслим ис-
тину Бытия, метафизика оказывается «преодоленной». Но это 
«преодоление» метафизики не уничтожает метафизику. Поскольку 
человек остается животным разумным, он также является живот-
ным метафизическим. 

Хайдеггер утверждает, что его фундаментальный труд «Бы-
тие и время» как раз и проложил путь к подготовке «преодоления» 
метафизики в вышесказанном смысле этого слова, к трансфор-
мации метафизики, а вместе с тем и к изменению природы чело-
века, поскольку метафизика, согласно Канту, принадлежит чело-
веческой природе. 

                                          
1 См.: Heidegger M. The way back into the ground of metaphysics // Philoso-

phy in the twentieth century: An antology. – N.Y.: Random House, 1962. – Vol. 3. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

127

Таким образом, в новом мышлении, постигающем Истину 
Бытия, Хайдеггер и видел реальный путь трансформации природы 
человека для приобщения его к подлинности Бытия. Но какой 
должна быть эта трансформация? Ответить на этот вопрос невоз-
можно, если не открыть Истину Бытия. Это открытие зависит не 
только от нашего мышления, но и от того, как само Бытие пора-
жает наше мышление.  

Хайдеггер подчеркивает, что он не претендует на то, чтобы 
определить некое неколебимое основание философии, которое 
может превратить ее в абсолютную науку. 

Проблема состоит в другом, а именно: может ли Бытие само 
по себе своей уникальной истинностью включиться в человечес-
кую натуру; или же метафизика способна и дальше предотвращать 
такое включение истины Бытия в человека? 

Метафизика оперирует априорной концепцией Бытия. Она 
говорит о Бытии постоянно, но не позволяет говорить самому Бы-
тию, воспроизводить себя в своей истине. В силу этого репрезен-
тативное мышление метафизики никогда не постигает природы 
истины. Истина Бытия оставалась сокрытой для метафизики в ее 
длинной истории от Анаксимандра до Ницше. Метафизика, считает 
Хайдеггер, всегда ошибочно смешивала вопросы эмпирических 
форм бытия с вопросом о сущности Бытия. Это не простая ошибка 
или беззаботность в средствах выражения. Постоянство такого 
смешения говорит о том, что метафизическая постановка вопроса 
о Бытии погружает нас в крайнюю ошибку. Таков радикальный 
вывод Хайдеггера. 

Поскольку метафизика в своей истории определяла типы 
философского мышления в разные исторические эпохи, их высо-
кий цивилизационный смысл в качестве альтернатив рациональ-
ного мышления эпохи античности, однозначности истины жизни  
в эпоху теологического мышления, свободы человеческого разума в 
эпоху Просвещения и в Новое время, то все эти духовные эпохи 
следует считать погруженными в ошибку. Следовательно, то, что 
играло роль навигации для цивилизации, полагается фундамен-
тальной ошибкой. Вывод об ошибочности великой духовной исто-
рии человечества представляется приговором для самого этого вы-
вода. Вместе с тем вопрошание Хайдеггера о возможности того, 
чтобы вся эпоха модерна характеризовалась забвением истины 



I. СТАТЬИ 

 

128

Бытия, с чем связаны не только злоключения нашего времени, но 
еще более сложные проблемы в будущем, не может не привлечь 
внимание мыслителя, который, вспомнив об истине Бытия, начи-
нает испытывать подлинный ужас в связи с его забвением. Но воз-
можно ли познание подлинной сущности, а точнее – истины Бы-
тия? Если такое познание возможно, то тем самым открывается и 
путь к истине жизни. Хайдеггер предлагает свое решение этой 
ключевой проблемы. Он выдвигает тезис, согласно которому 
«сущность» бытия здесь (Dasein) заключается в его существовании 
(Das «Wesen» des Daseins liegt in seiner Existenz). В языке мета-
физики слово «экзистенция» является синонимом слов «бытие 
здесь»: оба относятся к реальности всего, что реально, – от Бога до 
песчинки. Между тем в книге «Бытие и время» слово «экзистен-
ция» относится исключительно к характеристике бытия чело-
века. Оно обозначает способ Бытия как специфичного Бытия тех 
существ, которые остаются открытыми к открытости Бытия, 
в котором они находятся. Это нахождение выражается посредст-
вом «заботы». И эта «забота» испытывается адекватно в своей экс-
татической сущности. Сущность этого экстаза и должна быть 
схвачена мыслью. Необходимо одновременно мыслить состояние 
открытости к Бытию, состояние заботы об истине бытия и страха 
перед самым крайним (бытием в направлении к смерти). Это цело-
стное сознание, взятое в его единстве, и составляет полную сущ-
ность экзистенции.  

Хайдеггер видит в человеке исключительное бытие – бытие, 
которое существует. Скалы есть, но они не существуют, деревья 
есть, но они не существуют, лошади есть, но они не существуют, 
Бог есть, но он не существует. «Только человек существует»1.  
Сознание своей целостности предполагает экстатически понятое 
существование как сущность человека. Метафизика с ее спекуля-
тивным рационализмом чужда ему. Метафизическое мышление 
понимает человеческую самость в терминах субстанции или, что то 
же самое, – в терминах субъекта. Именно поэтому первый путь,  
ведущий от метафизики к экстатической экзистенциальной природе 
человека, должен преодолеть метафизическую концепцию самости 
человека. 
                                          

1 Heidegger M. Op. cit. – P. 213. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

129

Скрытое основание всякой метафизики – это истина Бытия. 
Соответственно, утверждает Хайдеггер, исследование в книге 
«Бытие и Время» отправной точки, ведущей назад, к основанию 
метафизики, не могло называться «Существование и Время» или 
«Сознание и Время», но именно «Бытие и Время». Оно не должно 
толковаться как параллель привычного противопоставления Бытия 
и Становления, Бытия и Видимости, Бытия и Мышления или Бы-
тия и Должного. В этом случае Бытие получало бы ограниченное 
толкование: как будто бы Становление, Видимость, Мышление и 
Долженствование не принадлежат Бытию. 

В «Бытии и Времени» Бытие не есть что-то другое, нежели 
Время. «Время» есть первое имя истины Бытия, и эта истина есть 
присутствие Бытия в настоящем и таким образом само Бытие.  

Нельзя не видеть, что в итоге возникает скрытое противоре-
чие во всей концепции Хайдеггера. С одной стороны, он придает 
человеку исключительность, отличающую его бытие от бытия скалы, 
лошади и Бога, а с другой – наделяет Бытие всеми человеческими 
качествами. 

Эксклюзивность человека в экстатической форме сознания, 
как ее представляет Хайдеггер, на самом деле обнаруживает ана-
логию с концепцией первого и высокого порядков мысли, которые 
выносят рефлективные формы сознания за пределы мозга человека. 

Вместе с тем тот факт, что Хайдеггер открывает экстатичес-
кий характер постижения человеком истины своего бытия, оказы-
вается пророческим, если иметь в виду тенденции формирования и 
развития массовой культуры, стремления к реализации себя в экс-
тремальных ситуациях. В этом контексте правомерно говорить о 
когнитивном стиле современной массовой культуры.  

Таким образом, в определении исходных истин жизни офор-
мились две позиции. Антропоцентрическая позиция Кассирера, где 
основание исходной истины заключено в самом человеке, и пози-
ция Хайдеггера, где определяется скрытая истина Бытия, которая 
открывается через Dasein, специфическую субъект-объектную ре-
альность. Это – позиция преодоления метафизики, пересмотра ис-
тории философии, возвращения к досократикам. Теоретическая 
мысль не дает однозначных ответов на вопрос об истине бытия.  
Но если однозначных ответов нет, то это не значит, что вопросы 
должны исчезнуть. Коль скоро они не исчезают, то возникают 



I. СТАТЬИ 

 

130

многообразные любительские формы навигации, которые и стано-
вятся структурообразующими факторами массовой культуры. Это 
и есть духовное лицо ХХ и исходного рубежа ХХI в. Оно-то и 
представляется эквивалентом современной мудрости жизни, опре-
деляя примитивизацию и вульгаризацию общественного сознания. 

Эти процессы вступали в очевидное противоречие с оптими-
стическими прогнозами вождей Просвещения; они считали, что 
ХХ век будет веком торжества Разума. Однако уже первые десяти-
летия ХХ в. стали основанием заявлений о «разрушении» Разума.  

Истоки «разрушения» Разума и возможные пути противо-
действия этому процессу стали проблемой новой дисциплины – 
философской антропологии. В своей методологической сущно-
сти философская антропология – это когнитология, исследующая 
природу и своеобразие внутреннего мира человека. 

 
7. Когнитивная сущность философской антропологии 

 
Философская антропология – это попытка разгадать скры-

тую сущность человека, его альтернативных интерпретаций и пре-
одолеть их раздвоенность. Становление философской антрополо-
гии связано с попыткой найти путь к органическому соединению 
взгляда на человека с позиций его отношения к природе, с одной 
стороны, и его внутренней «внеприродной» сущности, способ-
ности идеального выхода за пределы своей естественной, природ-
ной основы – с другой. Эта исходная предпосылка философской 
антропологии, соединяющей «несоединяемое», и представляет 
особый интерес для рассмотрения ее эволюции: с чего она начи-
нает и к чему она в конечном итоге приходит. 

Этот аспект проблемы подверг обстоятельному рассмотре-
нию Вида Павесич (Университет штата Калифорния, Ист Бей)1. 
Особая актуальность такого рассмотрения определяется тем, что в 
нем возможны открытия причин «странностей» индивидуального  
и социального поведения человека. 

                                          
1 См.: Pavesich V. Hans Blumenberg’s philosophical anthropology: After Hei-

degger and Cassirer // Journal of the history of philosophy. – Oxford, 2008.– Vol. 56, 
N 3, July. – P. 421–448. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

131

В. Павесич обращает внимание на попытку М. Шелера по-
кончить с радикальной дизъюнкцией между ответами на вопрос о 
природе человеческой ориентации, которые могут быть даны либо 
эмпирическими науками, либо трансцендентально ориентирован-
ной философией. 

Шелер отмечает факт отделения человека от природы и со-
провождающий это отделение страх, а с другой стороны, способ-
ность к восприятию трансценденции, к рефлективному самосоз-
нанию, свободе созидания и саморазрушения. Философская ан-
тропология становится средством преодоления механистических, 
натуралистических воззрений на человеческую природу. В отли-
чие от растений и животных, полагает М. Шелер, только человек, 
отталкиваясь от толкований духа как способности свободного во-
площения, может перенаправить себя в свете тех образов, которые 
он выбирает для себя в качестве ориентиров навигации в океане 
жизни. Только человек, полагает М. Шелер, может сказать «нет» 
своим импульсам и аффектам.  

Но как оценивать отрыв человека от Природы? Заключена 
ли в нем возможность вечного прогресса, безграничной цивилиза-
ционной эволюции или перспектива неизбежного трагического 
финала человечества? 

Анализируя теоретическую позицию Гельмута Плеснера, из-
ложенную в его работе «Уровни органического бытия и человек», 
опубликованную в 1928 г., В. Павесич приходит к выводу, что для 
Плеснера определяющей характеристикой человеческого существа 
является конституциональный разрыв, нарушение баланса между 
реализацией, осуществлением целей и нехваткой заданной приро-
дой ориентации. Этим человек отличается от животного, которое 
имеет «центральную» экзистенцию, управляемую инстинктом. 
Именно бедность инстинктивной детерминации поведения, стрем-
ление компенсировать ее, достигнуть необходимого баланса и по-
рождает специфику человека, которая наиболее отчетливо прояв-
ляется во владении языком, в выразительности речей и жестов. 
Феноменологический метод в концепции Плеснера становится 
натуралистической герменевтикой, описывающей поведенческие 
возможности человека в контексте естественного окружения и  
телесной ограниченности. Телесная ограниченность обнажает те 
пределы, которые становятся вызовом для духовных и историчес-



I. СТАТЬИ 

 

132

ких устремлений человека. Смех и плач человека – это следствие 
испытываемых надежд и границ способов ориентирования.  

Философская антропология, по мысли Плеснера, возникает как 
синтез «понимающей философии» и «понимающей антропологии». 

В отличие от Плеснера, Арнольд Гелен предпринял попытку 
конституировать эмпирическую философию человеческой природы, 
основанную на наблюдении, а не на метафизических импликациях 
сознания. В. Павесич считает, что Арнольд Гелен в своей работе 
«Человек: его природа и место в мире» рассматривает человечес-
кое существо как незавершенное в инстинктуальном смысле 
создание, «открытое» миру, не имеющее своей стабильной среды 
и стабильного окружения. В силу этого человек вынужден гибко и 
постоянно действовать, а не реагировать подобно другим живым 
организмам на идентичные внешние раздражители.  

«Открытость» миру и «перегруженность» внешними стиму-
лами – это источник постоянного стресса человека. Он вынужден 
искать путь для «облегчения» своей жизненной ситуации. И это 
«облегчение» он находит в «институтах», или культурных кон-
стантах. Они формируют поведенческие типы, аналогичные ин-
стинктивным формам поведения животных. 

Через формы культуры, привычные образы мысли и поведе-
ния, формы социальной организации, мораль, манеры и язык чело-
век компенсирует свой навигационный дефицит. Вместе с тем в 
ходе цивилизационной эволюции человек переходит от типа пове-
дения, возникающего как реакция на разнообразные внешние раз-
дражители, к более высокому уровню поведенческих типов, воз-
никающих в контексте институциональных культурных констант. 

В. Павесич критически оценивает концептуальную позицию 
Гелена, характеризуя ее вслед за Гансом Блуменбергом как «абсо-
лютизм институтов». Он считает, что «абсолютизм институтов» 
порождает радикальный культурный консерватизм, который легко 
может окрашиваться в тона национал-социализма. Такая позиция 
не позволяет проводить рациональные различия между институ-
тами, которые продолжают хорошо служить, и теми, которые уже 
не способны выполнять позитивные цивилизационные функции.  

Своеобразной итоговой фазой эволюции философской ан-
тропологии В. Павесич считает позицию Ганса Блуменберга. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

133

Г. Блуменберг исходит из того, что человек как homo sapiens 
оказывается в окружении реальности, которая первоначально яв-
ляется для него смертельной. Как символическое животное чело-
век мысленно совершенствует эту реальность путем различных 
форм ее представления. В итоге он отворачивается от всего, что 
для него не комфортно и не удобно, сохраняя то, что знакомо и что 
адекватно его выживанию. Человек, таким образом, выживает во-
преки, для этого он нуждается в «протезах», роль которых играют 
символические формы культуры. 

Блуменберг считает, что изначально человек не имеет того 
словаря, который мог бы адекватно выразить реальность его си-
туации, как, впрочем, и ориентации жизни в этом мире. Этим объяс-
няется жизненная необходимость использования метафоры. Выра-
батываемые философией категории, такие как «жизнь» (В. Дильтей), 
«Бытие-в-мире» (М. Хайдеггер), «Жизненный мир» (Э. Гуссерль) 
или развернутая теория символических форм (Э. Кассирер), ока-
зываются теми специфическими формами навигации, которые 
скрывают угрозы, действующие в мире и порождающие парали-
зующий человека страх.  

При отсутствии самоочевидности их истинности они выпол-
няют роль поддержания выработанной исторически и ставшей 
привычной культурной практики. Такие формы навигации Блу-
менберг называет «риторикой». 

В. Павесич считает, что концептуальную позицию Блумен-
берга можно назвать «антропологической оптикой»1. Она охватывает 
теоретическое пространство, находящееся между концепциями чело-
веческой природы и трансцендентальной онтологией человечес-
кого существования. Эта оптика соответствует особенностям че-
ловеческого существования, и ее функция состоит в расширении 
сферы исследования возможностей человека и напоминания о его 
ограниченностях. Антропологическая оптика – это обнажение 
необходимости постоянного совершенствования потенциаль-
ных возможностей человека и вместе с тем понимание того, 
что нет окончательных действий, нет окончательных истин и 
конечных целей, как нет и фиксированной сущности человека. 

                                          
1 См.: Pavesich V. Op. cit. – P. 431. 



I. СТАТЬИ 

 

134

В. Павесич показывает, как Г. Блуменберг в своих работах 
раскрывает реальность фундаментального разрыва между челове-
ческим существованием, его навигационными ориентирами и «аб-
солютизмом реальности» мироздания, – разрыва, порождающего 
экзистенциальную дилемму, разыгрывающуюся как противоречие 
между временем жизни и временем мира. Именно этот фундамен-
тальный разрыв и обрекает на неудачу попытки человека выйти из 
пещеры Платона. Вот почему на каждом этапе цивилизационной 
эволюции человек начинает действовать в ситуации Ребуса. В этой 
ситуации и метафора и миф оказываются действующими «повоз-
ками» человеческой мысли. Они являются средством выражения 
той ситуации предела, в которой всегда находится человек. 
Осознание с помощью интуиции предела означает признание ре-
альности абсолютной угрозы для выживания в безразличии про-
странства, которое эквивалентно каждой локации космоса без ува-
жения ко всем остальным, и безразличии времени, которое есть 
эквивалент каждого момента. Это именно то «состояние природы», 
которое провоцирует страх в силу того, что на его границе НЕТ 
«МЫ», нет правил, обычаев, законов, морали. Это состояние совпа-
дает с НИЧТО, от которого и предлагал убегать Мартин Хайдеггер. 

Блуменберг критически относится к предлагаемой Хайдег-
гером концепции метаонтологии, с помощью которой он считал 
возможным открывать сущность Бытия через Dasein. Если Dasein 
как субъект-объектная реальность является той действительно-
стью, в которой открывается Бытие, то тогда и истину Бытия можно 
увидеть, расшифровывая сущность Dasein. Это то таинственное 
видение истины, которому препятствуют рационалистические ме-
тафизические конструкции. Очевидно, однако, что на основе таких 
открытий Бытия нельзя построить практически целесообразную и 
укрепляющую бытие человека в мире цивилизацию.  

Блуменберг справедливо считает, что лишь посредством ис-
тории культуры, которая наряду с наукой включает в себя метафору, 
миф и метафизику, человек формирует приемлемое для своего бы-
тия окружение и представление об «абсолютизме реальности» и тем 
самым обеспечивает собственное выживание. Концепции, которые 
вступают в противоречие с задачей самосохранения человека, нельзя 
признать истинными. Культура и история, подчеркивал Блуменберг, 
являются атмосферой, которая позволяет человеку дышать. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

135

Таким образом, Блуменберг, полагая в качестве предмета 
философской антропологии «человеческую природу», имеет в виду 
то, что никогда не было «природой» и никогда ею не будет. Это – 
скрытая сущность человека, который несет в себе вытесненное 
знание пропасти, перед которой он постоянно находится. Совре-
менная философия, рассуждая о Бытии, имеет дело с «забытым 
человеком». Современное научное знание подтверждает это фило-
софское заключение Блуменберга. На самом деле человеческое 
существование находится в скрытой, хотя и постоянно действую-
щей зоне риска – между охлаждающимся земным ядром и неиз-
бежным финалом функционирования Солнца, обеспечивающего 
своей энергией жизнь на Земле. Нормальная цивилизационная эво-
люция в этой ситуации невозможна без метафорического мышления, 
создающего духовную атмосферу цивилизационной эволюции. 
Она является в метафорической маскировке, требует постоянных 
достижений, а значит, и такой формы жизни, которая совпадает с 
непрерывным самоутверждением. Самоутверждение обеспечива-
ется импульсом, направленным на самосохранение. Этот импульс 
потенциально определяет формирование релевантного человеку 
окружающего мира. Этим и определяется тот факт, что прожива-
ние этого мира в условиях беспрецедентного прогресса науки и 
техники, распространения научного знания в массах связано с на-
растающим ренессансом метафор, которые кажутся странными и 
эпистемологически неприемлемыми псевдонаучному «реализму». 

С этим связано и возрождение интереса к риторике, выявле-
нию творческих, изобретательских, трансформирующих функций 
метафор. Именно Эрнст Кассирер инициировал изучение форма-
тивной и конститутивной роли метафорического языка. Особая 
роль в этом отношении принадлежит искусству, которое позволяет 
в одном образе представлять противоположное, в том числе слия-
ние бытия и небытия, живого и умирающего1. К созданию таких 
образов подталкивал опыт мировых и гражданских войн. Призна-
ние когнитивной функции метафоры основывается на том, что она 
облегчает познавательное взаимодействие с, казалось бы, отстра-
ненной реальностью. Тем самым происходит возвращение смысла 
в отношениях с реальностями, на первый взгляд свободными от 
                                          

1 Достаточно сослаться на творчество Петрова-Водкина, Сальвадора Дали.  



I. СТАТЬИ 

 

136

какого-либо смысла. Непознанное интегрируется в систему по-
знанного. Здесь присутствует «иконический момент», производи-
мый тем, как отсутствующая вещь была ассимилирована таким 
образом, что ее значение проявляется на образе, к которому она 
привязана на картоне, полотне или дереве. В этом контексте по-
нятно утверждение, согласно которому «метафоры являются не 
истинными или ложными, но соответствующими или несоответст-
вующими»1. В этих принципах соответствия или несоответствия 
как критериях отчетливо проявляется специфика когнитологии в 
ее отношении к гносеологии и эпистемологии.  

Когнитивное постижение пределов и отношение человека к 
предельным ситуациям обнаруживает их связь с аффектом. Через 
чувство проявляется и реальность самости (self), с ее специфичес-
кими эмоциональными качествами, такими как злость, доброта, 
страх, радость, которые служат разрешению тех или иных непри-
ятных или приятных отношений в конкретных ситуациях. 

Самость может проявляться в беспокойстве или даже панике, 
когда происходит потеря ориентации в обстоятельствах жизни. 
Беспокойство и паника могут быть связаны с потерей ориентации 
в бытовых условиях жизни, в направлениях государственной по-
литики или понимании в системе мироздания. Если в первых двух 
случаях возможно влияние источников беспокойства эмпиричес-
ким или рациональным образом, то в последнем случае длитель-
ное время конечным объяснением становилась метафора. В этом 
заключался рациональный смысл истории мифа. Блуменберг при-
менительно к ситуации возникающей тревоги фиксирует необ-
ходимость для сознания становиться сознанием чего-то. Эмерд-
жентная мировая открытость и опыт нехватки оснований для ори-
ентации в ней определяют нужду в комплексаторных механизмах 
и значениях, которые позволяют стабилизировать аффект приме-
нительно к созданным метафорическим объектам. Такая стабили-
зация снижает действие провоцирующего тревогу хаоса. Страх 
перед конкретным образом может заместить тревогу, связанную с 
полной утратой ориентации. В этом контексте можно объяснить 
рождение телесериалов, насыщенных насилиями, убийствами и 
грабежами, как механизм смещения сознания общества от тревоги, 
                                          

1 См.: Pavesich V. Op. cit. – P. 438. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

137

связанной с утратой ориентаций в мире, в направлении плюрализма 
виртуальных опасностей и угроз, с которыми сознание может 
справляться мысленно.  

Поведение по типу «стимул – реакция» не может считаться 
сознательным, поскольку не включает в себя интериоризацию.  
В связи с этим Блуменберг вносит коррекцию в интерпретацию  
интенциональности. Он исходит из того, что интенциональность, 
как считал Брентано, а вслед за ним Гуссерль, направлена на объект, 
но существуют ситуации, когда интенциональность действует без 
объекта. Тревога – это и есть проявление интенциональности  
без объекта. В состоянии тревоги сознание проживает состояние 
нехватки ориентации и ужаса. Противовесом радикальной нестабиль-
ности сознания является возможность интенциональности с объектом.  

Человек использует метафоры не только для формирования 
отношений с миром, но и для познания самого себя. Определения 
человека как животного, как машины, как потока сознания или 
реализации генома – все это – метафоры, каждая из которых нуж-
дается в дополнениях. Но человек и формирует себя посредством 
метафор, таких, например, как homo sapiens или подобие Бога.  

Метафоры необходимы человеку для самосохранения и 
культурного воспроизводства. Метафорическое мышление имеет 
важное значение для рождения символических структур и миров, 
обеспечивающих сохранение жизни. Символическое действие до-
говора может запретить распространение ядерного оружия. Сис-
тема регулирования отношений с окружающей средой может соз-
дать барьер на пути ее деградации, а публичная риторика может 
восприниматься как достаточное средство, заменяющее террори-
стическую активность.  

В этой связи Блуменберг замечал, что без способности ис-
пользовать силу символических форм, замещающих прямые дейст-
вия, от человечества мало что осталось бы. Термин «метафорика», 
который использует Блуменберг, ослабляет призывы к традицион-
ной метафизической определенности. Например, природа может 
пониматься как организм или как машина – и обе позиции будут 
иметь определенные теоретические следствия. Метафизика часто 
принимала форму метафорики, которая дистанцировала себя от 
«абсолютных» заявлений и между тем сохраняла реальный смысл. 
Проблемы возникают тогда, когда метафоры берутся буквально.  



I. СТАТЬИ 

 

138

По мысли В. Павесича, объективность и рациональность за-
висят от контекста отношений миров и метафор с институтами, соз-
дающими базис устройства цивилизационных порядков. Институты 
связаны с риторикой, определяющей стабилизацию институтов в 
ходе времени. Так, эксперименты с ножами и вилками, ручками и 
карандашами, образцы воспитания детей, использования слов для 
обозначения вещей и идей – все это институализируется, и свою 
роль в этом играют механизмы убеждения, которые используют 
различные средства риторики. Стабилизация институтов и есть та 
весомость доказательств, которая может подтверждать объектив-
ность и рациональность метафор, очевидность их необходимости. 
Культурные конструкты, считает В. Павесич, могут иметь разное 
содержание, но они остаются оптимальными, пока продолжают 
поддерживать общие ценности, коммуникабельность и активность. 
Оптимизация здесь является основанием объективности. Реальные 
мифы исторически воспринимались моделью того, что считается 
объективностью и рациональностью в создании институтов. И они 
проверены временем, обеспечив успех в выживании человека. Про-
вал попыток противоречить мифам – это реальность истории. При-
знание рациональности институтов, если даже их исходным им-
пульсом были миф, метафора, утопия, защищают нас от того, чтобы 
давать ответы на все вопросы сразу. Сохранение традиций и инсти-
тутов необходимо потому, что нерационально начинать с того,  
чтобы каждый момент начинать новый старт. Перманентная пере-
стройка, постоянно разрушая институты, разрушает и те мосты, ко-
торые обеспечивают преодоление антиномии жизни и мысли.  
Вместе с тем всегда необходимо видеть реальные эпистемологичес-
кие границы метафор. Так, например, руководящая метафора сего-
дня – это компьютер, который кодирует такие решения, которые 
превосходят возможности человеческого разума. Но значит ли это, 
что компьютер в своих качествах превосходит человека? Такой вы-
вод соответствует принципу «недостаточного основания», вклю-
чающему признание отсутствия совершенного соответствия.  

 
8. Заключение: Кумиры времени в свете философского опыта 

 
Формирование когнитологии в сфере гуманитарного знания 

оказалось сопряженным с научным анализом цивилизационной 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

139

специфики бытия и самосознания человека, с одной стороны, и с 
рождением своеобразных проблем массового общества и плю-
рального субъекта с загадками его сознания – с другой. 

Отождествление плюрального субъекта с «народом», как 
субъектом цивилизационной мудрости, а его кумиров с настоя-
щими народными пророками стало истоком распространения мас-
совых иллюзий, светлых надежд и ожиданий и не менее горьких 
разочарований. Если народ как целое в цивилизационном смысле 
образуется путем органического соединения массы населения с 
восприятием религии как веры в правильный путь или с философ-
ской доктриной как разумным знанием и движением по пути про-
гресса, то плюральный субъект характеризуется сменой доми-
нирующих настроений под влиянием кумиров и изменением  
эмпирических обстоятельств жизни. 

Эта ситуация оказала влияние на судьбу России. Это влияние 
выразилось в возникновении тенденции духовной деградации об-
щества, потери веры в стратегические ориентиры и желания их реа-
лизации. И это не кажется странным в отношении одного из самых 
образованных и в прошлом самых читающих народов мира. Дело в 
том, что этот процесс субъективно воспринимается как тотальное 
освобождение общественного сознания от заблуждений и социаль-
ных иллюзий. Но следствием этого тотального освобождения оказа-
лась самодеструкция цивилизационной идентичности народа. 

Процессы цивилизационной реконструкции, которые проис-
ходили под лозунгами возвращения к истине жизни, открытости и 
гласности, порождали взаимное самоотчуждение людей с массо-
выми негативными последствиями. Каждая «крутая» перестройка 
сопровождалась массовым исходом из родной страны, радикаль-
ной переоценкой самих себя. В себе переставали видеть позитив-
ное общее, как и в собственной стране. 

Общественное сознание в поисках позитивного общего об-
ращалось за «забор», сначала в соседние страны, а затем и за про-
странство океана. Реализация истины казалась находящейся везде, 
кроме собственной страны. Но что же кумиры, которые указывали 
путь и говорили, что самое важное – это начать, а что будет за 
«поворотом», «омут или брод», это покажет время? 



I. СТАТЬИ 

 

140

Время показывает одно и то же: вначале мы выражаем бе-
шеный восторг в отношении кумиров, а затем с такими же беше-
ными чувствами их проклинаем. 

Выход из возникающей социально-психологической ситуа-
ции крайне сложен. Поскольку когнитология как гуманитарное 
знание имеет дело с виртуальной реальностью, то ее значение со-
стоит в способности правильно поставить вопрос. Правильная 
постановка вопроса во многом предопределяет направленность 
решения главной цивилизационной задачи – необходимости по-
стоянного совершенствования для самосохранения культурного 
воспроизводства. Если человек прекращает усилия, направленные 
на самовозвышение по всем цивилизационным направлениям, он 
начинает катиться вниз, в пропасть. Сохранение духовной инерции 
свидетельствует о забвении вопроса, без которого не может быть 
самосознания. Это постоянно сохраняющийся вопрос: кто мы та-
кие на самом деле? Неспособность ставить перед собой эти вопросы 
влечет за собой элиминацию рефлексии социального сознания и 
переход его на «первый порядок мысли». Но поскольку человек 
остается человеком, то, оказываясь перед лицом реальности циви-
лизационной смысловой пустоты, он воспринимает ее через призму 
НИЧТО в контексте универсума. Люди чувствуют, что они поте-
ряли самих себя, утратив свою общую цивилизационную идентич-
ность. Их ориентации в системе потребления, порождая первона-
чальную эйфорию нахождения «реального» смысла, заканчива-
ются нравственным крушением. 

Как выйти из этого состояния, как восстановить высокий по-
рядок мысли, способность к возрождению цивилизационного само-
сознания, а значит, и ответственности не только за личную судьбу, 
но прежде всего за судьбу страны и всего народа и за сохранение 
его в статусе народа? Здесь необходим специфический тип мышле-
ния, ставящий внутренний предел на пути духовной самодеструк-
ции общества и создающий «духовную материю», соединяющую 
разделенных индивидов в органически слитую и действующую как 
единое целое фалангу. Это – продукт духовного творчества. 

Позитивистское наступление на философию как метафизику, 
не имеющую под собой опытной опоры, в качестве конечной цели 
имело деструкцию метафорического мышления, как тождествен-



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

141

ного художественному воображению и ложного в своей сущности, 
не соответствующего фактической реальности. 

При этом упускалась из виду фактическая реальность 
Слова, действительности, способной вызывать материальные пе-
ремены и перемены в судьбах народов. В религии фиксируется 
магия слова. Евангелие от Иоанна открывается так: «В начале 
было Слово, и слово было у Бога, и Слово было Бог»1. То есть Бог, 
как слово, полагается той движущей силой, которая творит мир. 
Этот тезис можно рассматривать как обобщение религиозного 
опыта. Так, твердое исполнение народом Израиля заповедей, т.е. 
Слова Бога, совпадает с освобождением от египетского пленения и 
обретением «земли обетованной».  

Конечно, можно обсуждать вопрос случайности совпадений, 
подтверждающих религиозные доводы. Однако не является случай-
ным тот факт, что общее освоение народом определенных запове-
дей изменяет его качество, делает его определенным народом, со-
храняющим свое нравственное лицо в потоке исторических 
перемен. Философия в своем движении также несет в себе заряд 
магии слова, которое рождается не как откровение, а как продукт 
мудрости разума человека. Философия создает миры, сотканные из 
слов, и в этих мирах предлагается находить навигационные ориен-
тиры и жить человеку. Человек, поселяясь в том или ином философ-
ском мире, вместе с ним обретает и рационально обоснованную 
структуру своего сознания как исходное основание духовных ори-
ентаций в мире. С позиций этой структуры он начинает оценивать 
свои поступки и свой образ жизни. В итоге философски ориентиро-
ванные индивиды образуют друг для друга системы духовных зер-
кал, в которые они смотрятся и оценивают себя и других с позиций 
реального философского опыта, с точки зрения взаимной общей 
притягательности. Соответственно, они получают возможность вы-
бора того, что ему соответствует, и освобождения от того, что пред-
ставляется неприемлемым. Сам жизненный опыт теперь обретает 
новое качество: это не просто реакция на воздействие обстоятельств 
жизни (парадигма поведения гусеницы), а действие в соответствии с 
выбором позиции (парадигма поведения homo sapiens). Линия жизни 

                                          
1 Иоанн. 1 : 1. 



I. СТАТЬИ 

 

142

получит устойчивое направление. Это и есть исходное основание 
испытанной навигации человека в мире.  

Без устойчивого направления цивилизационное движение 
народа систематически оказывается либо в опасных крайностях 
самодеструкции цивилизации, либо в ситуации движения «по кругу». 
Именно с этой точки зрения и необходимо посмотреть на себя в 
цивилизационное зеркало когнитологии и ответить на вопрос  
«Кто мы такие?» Ответ на этот вопрос и выявляет разницу в весе 
смысла слова. Именно вес смысла определяет его качество, его 
способность осознанного, взвешенного выбора пути, его отличие 
от словоблудия рекламы и самовосхвалений. И здесь ключевое 
значение приобретают умение видеть многозначность смысла слов 
и их сочетаний, возможность выразить с их помощью невидимую 
реальность. Например, сочетание в песне двух слов – «blue» и «ca-
nary» придает всей песне новый смысл: «blue canary» может вос-
приниматься не буквально как «голубая канарейка», а как символ 
депрессивного настроения, отражающего навигацию космического 
пессимизма, связанного с ощущением апокалиптического финала 
человека в мире.  

Это ощущение может мотивироваться философскими дово-
дами скептицизма, которые ведут к самодеструкции цивилизации. 
Именно скептицизм обосновывал тезис о невозможности для фи-
лософии ни постигнуть сущность реальности, ни адекватно пере-
дать полученное знание. При этом факт влияния скептицизма по-
бивал его самого, поскольку подтверждал действенность магии 
философского слова. Самое существенное с точки зрения фило-
софского опыта заключалось в том, что в духовном доме, который 
создавал скептицизм, человек не мог нормально жить: он впадал в 
цивилизационную кому нигилизма. На каждом этапе цивилизаци-
онной эволюции строится философское здание и возникает его 
скептический антипод. 

Отвергая скептицизм, нельзя, однако, проходить мимо тех 
реальных проблем, на почве которых он произрастает.  

Когда говорят о реальности слова и магических формах его 
влияния на мир, считают само собой разумеющимся, что Слово 
как универсальная материя мысли всеми понимается однозначно, 
поскольку имеет однозначную внешнюю форму, а значит, и одно-
значный смысл. Но в действительности это не так. Например, слово 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

143

«прекрасно!», как представляется, выражает восторг перед каким-то 
явлением жизни – будь то наряд красивой девушки, шедевр живо-
писи или музыкального искусства. Однако в зависимости от инто-
нации произношения слова оно может выражать как подлинность 
данного чувства, так и презрение или иронию. Истинное понима-
ние, стало быть, связано не только с семантическим смыслом слова, 
но и с тем качеством человека, который произносит это слово. 
Когнитология фиксирует наличие двух миров – мира видимых яв-
лений и мира, скрытого за явлениями, «тёмного» и несущего в  
себе потенциал неожидаемых проявлений. Адекватные этой двой-
ственной реальности суждения носят отличный от утверждения и 
отрицания характер. Они как бы предлагают учитывать различные 
возможности. Особенно наглядно это проявляется в сфере меж-
личностных отношений. Если человек отождествляет систему 
ценностных отношений своего внутреннего мира с системой дру-
гого человека, то он может совершить ошибку. Чтобы избежать 
таких ошибок, ему необходим опыт коммуникации. Это специ-
фический опыт, не во всем совпадающий с экспериментом естест-
венно-научного знания, поскольку объект опыта может иметь в 
качестве внутренней цели сознательное введение в заблуждение 
условного «экспериментатора». Физический мир такой цели не 
ставит: он таков, какой он есть. 

Неопределенность основания, о котором высказываются су-
ждения, допускает не только различия, но и противоположность 
заключений. Но значит ли это, что в данной сфере нельзя претен-
довать на общность, а тем более универсальность суждений? 

Если это так, то все дискуссии и споры, которые идут вокруг 
нас, вообще не имеют никакого смысла, кроме одного – навязать 
свое сугубо индивидуальное мнение всем другим, которые имеют 
свои мнения по данному вопросу. Если философия построила ра-
зумное духовное здание, в котором определены общие ценности, 
такие как истина, любовь, верность, дружба, честность, следование 
долгу, самоотверженность, которые осознанно приняты членами 
данного сообщества, то построенная реальность придаст смысл 
дискуссиям, в которых определяется общая оценка качеств лично-
стей и качеств данного сообщества людей. Дискуссии имеют 
смысл также в контексте общего определения зон приемлемого 
риска, в которых возможно принятие практических решений.  



I. СТАТЬИ 

 

144

В принятии разумных решений необходима та аккуратность, ко-
торая совпадает с мудростью, ставящей заслон на пути возможной 
самодеструкции.  

История философии, в том числе и история метафизики, рас-
крывает, как создаются образы, в которых человек находит для себя 
цивилизационные ориентации. Альтернативные образы раскрывают 
формы виртуальной реальности, которые в своей совокупности 
создают плюральную когнитивную картину, ценность которой не 
исчезает с течением времени. Эта «странность» и становится кам-
нем преткновения для мыслителей, которые уже давно «покон-
чили» с метафизикой и самим типом метафизического мышления. 
«Сгорая» в огне разрушительной критики, метафизика вновь воз-
рождается подобно птице феникс. Но что означает плюральная 
когнитивная картина – отступление от однотипности реальности 
бытия или же приближение к его объективной противоречивости? 
Соответствует ли философия опытной реальности или она является 
всего лишь спекулятивным построением? Штейнер Бьёум (факуль-
тет психологии Университета в Бергене, Норвегия) предпринял 
попытку прояснить идею философского опыта и показать несо-
стоятельность точки зрения, согласно которой философия состоит 
только из теорий и тезисов и не содержит какого-либо опыта. Вместе 
с тем он отождествляет философский опыт с «эстетическим суж-
дением» и использованием слов, которые Л. Витгенштейн считал 
истоком «вторичных чувств»1. 

Штейнер Бьёум утверждает, что эстетическое суждение 
ищет своего подтверждения не в концепции, т.е. не в интерпрета-
ции реальности, а в совместном существовании с «другим». Не-
достаток согласия с «другим» может заставить нас чувствовать, 
что эстетическое суждение как таковое с его претензией на уни-
версальность является иллюзией. Но что означает «согласие с дру-
гим»? Кто этот «другой»? Поскольку любое человеческое суще-
ство является неопределенным в своей сущности, то согласие с 
одной-единственной личностью может значить столько же, сколько 
и согласие со всей страной, в зависимости от того, что представляет 
собой эта личность. Величие одной личности может стать симво-

                                          
1 См.: Bøyum S. The concept of philosophical experience // Metaphilosophy. – 

Oxford, 2008. – Vol. 39, N 3, July. – P. 265–281. 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

145

лом всего человечества, а одно конкретное согласие – символом 
универсальной общности опыта1. Эстетическое суждение, под па-
радигму которого подпадает и философское творчество, не является 
чисто субъективным. Объективность определяется видением мира 
как целого, общего для всех. Бьёум ссылается на пример философа 
Марселя, объект философского опыта которого выражается как 
воплощение некоторого общего прозрения конкретных объектов 
под таким углом зрения, который превращает их в символы мира 
как целого. Либо мы имеем чувство мира как целого, которое вы-
ражается посредством ссылки на группу идентичных объектов или 
отдельный объект. Например, человек имеет чувство бытия в мире 
и выражает это чувство через понятия «тюрьма», «стена» и т.д. 
Это – ощущение отсутствия действительной свободы в этом мире. 
Что касается различия между первичным и вторичным чувствами, 
то Витгенштейн иллюстрирует его употреблением таких слов: 
среду как день недели он называет «жирной», а четверг – «то-
щим». Здесь слова употребляются в переносном смысле, но этот 
смысл можно объяснить только имея в виду их обычное значение. 
Перевод слов в радикально иной контекст и рождает «вторичное 
впечатление». Философский опыт, полагает Бьёум, как раз и опе-
рирует словами именно таким путем. 

Витгенштейн пытался выразить с помощью определенного 
опыта даже абсолютные суждения. Он полагал, что опытное опи-
сание абсолютного переживания возникает тогда, когда я удивля-
юсь существованию мира. Это чувство удивления выражается та-
кими фразами: «как странно, необычно, что что-то должно 
существовать»; или: «как необычно, что мир должен существо-
вать». Это – использование языка для выражения специфического 
философского опыта. Здесь речь идет не о выражении подобий, 
так как подобия относятся к фактам. За суждениями об абсолют-
ном не стоят отдельные факты: мы можем вообразить отсутствие 
чего-то, но не можем вообразить несуществование всего. 

Однако очевидно, что за абсолютным может стоять и факти-
ческая реальность. Так, например, Ромео может считать Джульетту 

                                          
1 См.: Bøyum S. The concept of philosophical experience // Metaphilosophy. – 

Oxford, 2008. – Vol. 39, N 3, July. – P. 272. 



I. СТАТЬИ 

 

146

тем Солнцем, которое является истоком жизни, т.е. абсолютным 
для него. И что это правда, подтверждается смертью Ромео. 

И в том и в другом случаях мы имеем дело с когнитивной 
реальностью. В первом случае это когнитивная реальность в ее 
«чистом» виде, когда смысл заключается в самом суждении, а не 
за его пределами. Во втором случае абсолютный смысл переходит 
в индивидуальность, когда он, однако, странным образом обретает 
универсальный характер через искусство. И это объясняет, почему 
Бьёум считает, что необходимо эстетизировать такие выражения, 
тем самым объясняя их странность и открывая их значение.  
Он полагает, что не существует ни метафизической, ни трансцен-
дентной гарантии в существовании универсального согласия в  
философском опыте. Может быть лишь согласие в чувствах. По-
этому, полагает Бьёум, встречи философов проходят в «вакууме», 
от них не следует ожидать чего-то значащего. 

Здесь, однако, можно было бы сослаться на встречу Касси-
рера и Хайдеггера в Давосе в 1929 г., которая во многом обозна-
чила динамику эволюции культурологии и когнитологии в XX в. 
Философы понимали, что говорят об одном и том же, но дали раз-
ный ответ на возникающий фундаментальный вопрос – вопрос о 
навигации цивилизации и самого человека в океане Бытия. 

Бьёум видит основной смысл работы философа в том, чтобы 
превращать частный опыт в универсальный путем его артикулиро-
вания таким образом, чтобы другие могли признать себя в нем. 
Тем самым культивация философского опыта превращается в дело 
философского образования, вытесняющего чисто личное развитие. 
Культивирование философского опыта, с этой точки зрения, – это 
апелляция к универсальному голосу, выражение независимого от 
приватных моментов опыта человека. Это не означает обесценения 
индивидуальности; это лишь означает, что сама индивидуальность 
при правильном философском формировании превращается в об-
разец. Как отмечал Эмерсон, поэт, в крайнем одиночестве фикси-
руя свои спонтанные мысли, погружаясь в секреты собственного 
ума, проникал в секреты всех умов, фиксировал то же самое, что 
человек в переполненных толпой городах. Оратор, чем глубже он 
ныряет в свои секретные представления, тем яснее он к своему 
удивлению обнаруживает, что именно это воспринимается наи-
лучшим образом, становясь наиболее публично и универсально 



Горизонты когнитивного мышления как формы истины бытия 

 

147

истинным1. Это яркое по форме рассуждение Эмерсона, которое 
приводит Бьёум, свидетельствует в пользу того вывода, что не 
может быть общности бессодержательного переживания. 

Бьёум видит смысл культивирования философского опыта в 
том, чтобы видеть собственную жизнь как отражение положения 
человека. Иными словами, это некое универсальное положение, 
которого в эмпирической реальности не существует. Каждый ин-
дивид уникален как материальное образование. Он несет в себе 
индивидуальные особенности своего социального положения и 
духовного восприятия действительности. Никто не может заме-
нить его ни в рождении, ни в смерти. Он не может прожить свою 
жизнь за кого-то, и никто не может прожить за данного индивида 
его жизнь. Такова реальность.  

В этом смысле суждение М. Хайдеггера о том, что Бытие 
определяет каким-то своим способом миссию человека в этом мире, 
не кажется слишком экстравагантным. Человек должен познать 
самого себя, и это познание не сводится к указанию на его соци-
альный статус, цвет кожи, содержание медицинской карты, про-
фессиональную подготовку, место работы и проживания. Это все 
не он, а социальные и естественные обстоятельства, в которых 
он оказался, и которые «приклеились» к нему, и к которым он сам 
«приклеился» в процессе своей жизни. Строительство цивилиза-
ции и ключевая роль человека в этом процесс, однако, не сводятся 
к постановке экономических и технических целей и их реализации. 
Это вместе с тем и духовное самосозидание человека перед лицом 
предела. Это не техническая, а качественно иная, человеческая 
универсальность с ее вечными ценностями, без которых человек 
погружается в нравственную пустоту, идентичную духовной смерти. 
Движение от цивилизационного НИЧТО как истинная стратегия 
навигации человека в мире – это органическое соединение в еди-
ном движении научно-технической и духовной составляющих. 

И в этом смысле, как только мы «разлагаем» человека на со-
ставляющие его части, – части, которые могут повторяться у дру-
гих в той или иной степени, – и складываем из них в различных 
сочетаниях «любых» индивидов, мы достигаем той универсаль-

                                          
1 См.: Emerson R.W. Selected of writings of Ralph Waldo Emerson. – N.Y., 

2003. – P. 238. 



I. СТАТЬИ 

 

148

ности, которая делает возможным замещение реального человека 
образом на дисплее компьютера или в форме действующего робота. 
Здесь мы подходим к практической универсальности механизмов 
создания руками и интеллектом самого человека той критической 
черты, за которой исчезает духовное качество и личности и народа, 
возникает прообраз их самодеструкции. Человек включается в мир 
прозрачных с научной точки зрения компьютерных игр во всем их 
богатом многообразии и утрачивает навык и способность к адек-
ватной навигации. Когнитологический анализ показывает – и в 
этом смысле он служит грозным предупреждением, – что общий 
восторг перед достигнутыми результатами на этом пути воссозда-
ния универсальности человеческой жизни, однако, сопровождается 
траурным маршем, поскольку этот новый мир является миром ду-
ховной смерти человека. 

 


